« L’interculturel et I'interreligieux en école catholique : , [

éduquer au dialogue, pour une civilisation de 'amour »

ENSEIGNEMENT CATHOLIQUE

Avant-propos

Tout projet de formation doit aujourd’hui prendre en compte les dimensions multiconvictionnelle! et
pluriculturelle de notre société. Cela vaut tout particulierement pour l'école catholique, qui a pour
mission d’annoncer I'Evangile et qui, ouverte a tous, doit aussi rejoindre et accompagner chacun.
Servir I'’Annonce dans ce contexte rend nécessaire la mise en dialogue des cultures, y compris dans
leur dimension religieuse, en prenant en compte leurs multiples interactions. Cela suppose aussi de
promouvoir le dialogue interreligieux proprement dit. Voila qui appelle a un approfondissement de la
foi catholique : pour annoncer, il faut aller au cceur de la foi ; et, pour dialoguer, il faut étre capable de
rendre compte de sa propre foi et de son identité devant l'autre, en vue d’'un échange sincére et vrai. 2

Ce dialogue des cultures et des religions articulé a I'Annonce peut sembler ardu, et les acteurs des
communautés éducatives peu formés ni méme préparés a sa mise en ceuvre. Par dela le défi a relever
et le travail exigeant qu’il suppose, il s’agit la d’une véritable opportunité pour I'Ecole catholique, dont
le projet éducatif veut construire une synthese entre la culture et la foi.

Le présent document a pour visée de sensibiliser, d’encourager, et de préparer 'ensemble des acteurs
des communautés éducatives a cette urgence de la mise en ceuvre d’'un dialogue a multiples facettes
au sein de I'école, de facon miirie, décidée, lucide et confiante, au service d’une société plus fraternelle.

« L'interculturel et I'interreligieux en
école catholique :
Eduquer au dialogue, pour une
civilisation de I'amour »

Texte voté par le CNEC du 8 juillet 2016

1 Les diverses appartenances a telle ou telle grande religion cohabitent aussi avec diverses formes d’indifférence
religieuse, d’agnosticisme, ou d’athéisme. De sorte qu'il est plus juste de parler d'une société
« multiconvictionnelle » que « multireligieuse ».

2 Concile Vatican II, Déclaration Nostra Aetate sur I'Eglise et les religions non chrétiennes : « L'Eglise catholique ne
rejette rien ce de qui est vrai et saint dans ces religions. Elle considére avec un respect sincére ces maniéres d’agir et
de vivre, ces regles et ces doctrines qui quoiqu’elles différent en beaucoup de points de ce qu’elles-mémes tient et
propose, cependant apporte un rayon de la Vérité qui illumine tous les hommes »




Introduction :

Le caractere multiculturel et pluraliste de nos sociétés est un état de fait, qui nous place dans
une irréversible situation de mise en présence des différences. Celles-ci sont de nature
culturelle, religieuse, ou convictionnelle, ces différents champs interagissant souvent. Aussi, il
s’agit de se rendre sensible a la dimension religieuse de toute culture, mais également de ne
pas trop vite caractériser une tradition religieuse par des habitudes d’abord culturelles. En tout
état de cause, le monde contemporain nécessite un accueil raisonné des différences culturelles
-pour échapper a 'ethnocentrisme- et une intelligence des diverses religions. Les différentes
formes de dialogue aujourd’hui indispensables se déploient donc essentiellement dans les deux
dimensions interculturelle et interreligieuse. Voila qui ne peut qu’interroger 'école catholique,
au cceur méme de sa vocation qui l'ouvre a I'universel.

L’Ecole catholique se doit d’étre particulierement attentive aux besoins de son temps3. Portant
le souci d’éduquer, elle est sensible a la complexité des enjeux soulevés par la pluralité
religieuse et culturelle contemporaine. Elle entend s’inscrire dans une approche de la
différence qui ne renonce pas a la promotion d’horizons communs a tous les hommes.

A vrai dire, si ’Ecole catholique est confrontée depuis plusieurs décennies a cette pluralité, elle
I'a d’abord été sous un mode d’adaptation a ce qui était souvent vécu comme des situations
exceptionnelles, au sens statistique du terme.

Il n’en va plus de méme aujourd’hui, quand une grande proportion de nos éleves (et dans
certains lieux, une large majorité d’entre-eux) a pour cadre de vie une ou plusieurs autres
cultures, professent une autre religion, se réferent a plusieurs d’entre-elles ou a aucune. Bien
stir, un tel mouvement n’est pas homogene. Cependant, la forte mobilité des personnes et la
nécessité de former les adultes de demain font que tous sont concernés par ces mutations,
méme s'ils ne les vivent pas encore.

Dans cette configuration, le mode de 'adaptation n’est plus suffisant. C'est notre projet éducatif
qu’il faut nous réapproprier, dans et pour ces circonstances nouvelles. Cela suppose une
rigueur d’analyse et une certaine lucidité, mais surtout un approfondissement de l'identité
propre de I’Ecole catholique, pour inventer dans ce contexte la fidélité créative, courageuse et
novatrice qui nous permettra d’étre sans cesse davantage 1'école que I'Eglise propose a tous.

Le défi est exigeant. Pour le relever, I'Enseignement catholique souhaite intégrer et développer
dans son projet éducatif toutes les harmoniques du dialogue interculturel et interreligieux, -
mais aussi du dialogue entre les générations et entre les différents acteurs du monde scolaire-
de facon a ceuvrer pour une coexistence constructive entre les personnes et les peuples, non
pas malgré les différences, mais bien grace a elles, dans le but de contribuer a édifier une
« civilisation de 'amour » faisant grandir entre les hommes et les peuples la fraternité et la
paix.

Car il s’agit de redécouvrir dans ce contexte nouveau et évolutif, que I'Ecole catholique est
interculturelle « par vocation »#, et non « par accident » ou par la seule force des circonstances:

3Concile Vatican II, constitution pastorale « Gaudium et Spes, 4, 1: « I’E"glise a le devoir, a tout moment, de scruter
les signes des temps et de les interpréter a la lumiére de I'Evangile, de telle sorte qu’elle puisse répondre, d’une
maniére adaptée a chaque génération, aux questions éternelles des hommes sur le sens de la vie présente et future et
sur leurs relations réciproques. Il importe donc de connaitre et de comprendre ce monde dans lequel nous vivons, ses
attentes, ses aspirations, son caractére souvent dramatique. »

4+EDIEC §61



Nous avons a inventer ensemble et au bénéfice de tous, un style éducatif opérant
I'indispensable conversion qui consiste a passer de la pluralité comme probléme a résoudre, a
la différence comme ressource pour mieux vivre ensemble>.

Le Secrétariat général et les instances nationales de I’Enseignement catholique en France ont
été précédés et stimulés dans leur réflexion par le texte « Eduquer au dialogue interculturel
dans I'Ecole catholique -Vivre ensemble pour une civilisation de I'amour » (ci-apres
nommé « EDIEC »), publié a Rome le 28 octobre 2013 par la Congrégation pour I'Education
Catholique. Ce texte constitue le cadre de référence du présent document.

1. Quelques éléments d’analyse de la situation présente

1.1. L’Autre: entre attrait et méfiance®.

§1 L’expérience fondamentalement humaine des migrations a toujours été marquée par une
certaine ambivalence. Car cet autre qui n’est pas soi, ce semblable pourtant différent, a pu étre
tour a tour celui qui accueillait ou qui chassait, le conquérant ou le conquis, la menace ou le
salut.

§2. Qu'’ils soient amis ou ennemis, peuples et personnes se sont trouvés face a d’autres qui leur
étaient « étrangers », dont ils ne comprenaient pas la langue, et pas toujours les coutumes, les
usages, ou les pratiques religieuses.

§3 Mais des liens plus amicaux et plus hospitaliers se sont également tissés: alliances
matrimoniales ou commerciales, échanges de savoirs et de technologies permettant de voir aussi
dans l'autre un partenaire, et pas seulement un étranger.
Ainsi, depuis les origines de 'humanité, au gré des contacts entre les civilisations, I'autre a
représenté a la fois attrait et peur, confiance et méfiance.

1.2. Une humanitéa la fois unique et plurielle, suscitant des visions du monde
potentiellement en concurrence.

§4 Ainsi, différentes visions du monde, du sens de la vie, de I'organisation sociale et religieuse,
se sont trouvées mises en présence les unes des autres.

§5 Face a cette diversité des peuples et des cultures, les communautés humaines ont pu
adopter différentes postures et entretenir différentes attitudes les unes vis a vis des autres :
tolérance distante, coexistence circonstanciée, soumission, colonisation, assimilation ou
intégration... encore actives de nos jours, et qui toutes témoignent de la difficile articulation des
différences, autant que des tentatives visant a les réduire ou a les supprimer.

1.3. Un contexte singulier
§6 Aujourd’hui, les relations internationales -de méme que les relations entre les peuples-

restent marquées par leurs histoires propres et 'ambigué complexité des amitiés, inimitiés, ou
ressentiments installés entre les nations au fil des siécles.

5Ibid. §27
6 Ibid. §3



§7 Au plan plus individuel, une représentation des cultures ou religions d’autrui se transmet
souvent dans un cercle familial ou communautaire proche, ou encore via les medias, sans que
la justesse de cette perception subjective d’autrui soit d’ailleurs suffisamment interrogée.
L’autre peut alors se trouver enfermé dans une représentation plus ou moins négative ou mal
ajustée, qui confisque la parole.

Ces représentations véhiculent bien des peurs: celle d’étre sans repéres face a une telle
diversité, de voir sa propre identité diluée ou dissoute, de se sentir envahi, ou a contrario, de
n’étre pas accueilli, d’étre victime de stéréotypes, d’étre jugé, méprisé, incompris, etc...

§8 Mais alors qu’autrefois, une relative distance géographique impliquait des déplacements
physiques plus ou moins longs pour entrer en relation avec d’autres cultures, les progres
techniques en matiére de transport et de communication ont considérablement facilité la
possibilité de contact avec I'ensemble de la planete, de sorte qu’il est fréquent aujourd’hui de
parler de «village planétaire », méme si pour de nombreuses raisons, l'expression est
discutable.

§9 Cette mutation se caractérise aussi par le fait qu’elle intervient partout dans le monde, au
méme moment. Via internet et la diffusion des media audio-visuels par satellite, aucune autre
médiation n’est désormais nécessaire pour se retrouver en face d’'une réalité culturelle
différente de la sienne ou d’en avoir -dans certains cas- l'illusion.

§10 Par ailleurs, le jeu des différents flux migratoires liés a des facteurs et circonstances
extrémement variés comme les suites des processus de décolonisation au XX¢me siecle, le
recours a une main d’ceuvre extérieure apres-guerre, I'application d’un légitime asile politique,
ou plus récemment diverses crises économiques mondiales, font que désormais, c’est ici et
maintenant que -partout dans le monde- les cultures et les peuples se rencontrent et se
meélangent, sans en avoir choisi le moment et les circonstances.

§11 Des tensions naissent dans la vieille Europe, sur fond de crise économique et sociale au
sujet de I'opportunité d’un accueil de ces flux migratoires, portant autant sur la capacité a
accueillir que sur la volonté de le faire. Dans ces débats, des critéres culturels ou religieux sont
parfois convoqués, au risque de leur instrumentalisation, surtout lorsque les personnes ne sont
plus considérées pour elles-mémes, mais uniquement a partir de quelques-uns de ces critéeres
religieux, ethniques, géographiques ou culturels d’autant moins objectifs qu’ils passent par le
filtre de représentations préalables (Cf. § 7).

1.4. De nouveaux modéles de rapport a I'autre.”

§12 Cette situation originale fait émerger des postures nouvelles ou de nouveaux modeles qui
s’additionnent et se mélangent avec les précédents (Cf. §5) :
- la standardisation causée par la consommation planétaire de masse qui tend a lisser
les habitudes et a uniformiser les styles de vie.
- le relativisme culturel et religieux qui doute de la possibilit¢é de fondements et
d’horizons humains véritablement universels.
- le laicisme qui pour désactiver le religieux -per¢u comme fauteur de trouble-, prétend
renvoyer celui-ci dans une sphére exclusivement privée.
- le communautarisme en recherche d'un traitement de faveur au motif d’'une
différence,

7 Ibid. §4, 11, 22-28.



- le repli identitaire qui aspire -comme le communautarisme- a se tenir a une distance
maximale de toute influence extérieure par peur de dilution ou de disparition.

- le fondamentalisme qui, niant toute légitimité a ce qui n’est pas lui-méme peut dans les
cas extrémes tenter de s'imposer par la violence.

- L'assimilationnisme qui entend conformer l'autre a soi en exigeant de lui qu’il
« s’adapte » sans montrer d’intérét pour la culture propre qui est la sienne et a laquelle
on lui demande de renoncer.

- ou encore le «choc des civilisations®» qui redécoupe de facon multipolaire une
humanité présentée sous forme de blocs préts a s’affronter.

§13 Mais dans chacun de ces modeles, I'ambivalence de la relation a I'autre demeure. Aucun
d’entre eux ne prend suffisamment en compte la légitime diversité de I'unique genre humain
en termes de possibles apports positifs et réciproques, en vue du bien commun. Car la situation
présente a également permis I'’émergence de nouvelles solidarités par-dela les frontieres, ainsi
qu'une prise de conscience sans précédent -particulierement dans les questions
environnementales comme le souligne le pape Francois dans Laudato Si’- d'une communauté de
destin de 'humanité tout entiere : « Tout est lié ! ». Le dialogue interculturel apparait alors
comme une alternative féconde et spécifiquement mise en avant par I'Eglise pour I’école, dans
ce contexte multiculturel.

§14 Toute relation a une autre culture demande de se rappeler qu'une culture « pure » n’existe
pas. Chacune d’entre elle est le fruit d'un processus constant de métissage et de mélange, lié a
I'histoire et a I'environnement, dans lequel elle se réélabore sans cesse. « La culture est une
notion dynamique et non statique » (EDIEC § 32).

Le dialogue interreligieux® désigne '’ensemble des rapportes interreligieux positifs entre
personnes ou communautés dans le but d’'une connaissance et d’'une reconnaissance mutuelles.
Il permet la recherche d’'un patrimoine commun qui ne nie ni ne laisse de coté les différences,
mais permet d’offrir ensemble a 'humanité, en s’encourageant mutuellement, ce que nous
partageons en vue du bien commun, de la paix et de la justice.

Le dialogue interculturell?, plus vaste que le dialogue interreligieux, veut mettre en dialogue
les cultures entre elles dans le méme esprit, sans perte de l'identité propre a chacune d’entre
elles, recherchant également les apports de chaque culture au bien commun, y compris a
travers les expériences et pratiques religieuses actives au sein de ces cultures. La notion de
dialogue interculturel se démarque d’une approche « relativiste », qui au nom du respect des
différences sépare les cultures en des réalités étanches les unes aux autres, rendant impossible
le dialogue et par conséquent, ce que celui-ci produit.

2. Enjeux du dialogue interculturel et interreligieux pour le projet éducatif
de '’Enseignement catholique

2.1. Laréflexion et la pratique de I'Eglise catholique.

§15 La dimension de l'altérité fonde la conception chrétienne de la personne, qui ne peut étre
et croitre qu’en relation. L’altérité est au cceur de la création de la personne humaine puisque

8 « Clash of civilizations » titre du livre de Samuel Huntington, publié en anglais en 1993 et traduit en frangais en
1997.

9 EDIEC §13-14.

10 Ibid. introduction ; §§9; 11; 21; 23 ; 26-27.



le premier récit de création précise : « homme et femme, Il les créa »1, quand le second récit
décrit I'inachevement d’Adam dans la solitude, en quéte de cette autre que sera Eve.12

§16 Cette différenciation originelle va s’amplifier dans la distinction des peuples et des
cultures. Et, a travers la vocation d'un peuple élu, Dieu va appeler a l'universalité et au
rassemblement de toute I'’humanité dans le Christ. Par sa mort sur la croix pour le salut de tous,
le Christ veut abolir les barriéres qui séparent les hommes entre eux. « Il n'y a ni juif, ni grec; il
n’y a plus ni esclave, ni homme libre, il n’y a plus ’'homme et la femme ; car tous, vous n’étes qu’un
en Jésus Christ. »13

§17 Le Concile Vatican II -relisant la Tradition de I'Eglise- puise aux sources de la Révélation
une plus grande conscience de la profonde unité du genre humain, lequel est appelé par Dieu a
la communion dans ses différences. L’Eglise elle-méme en a fait un long apprentissage, tout au
long des siécles, dans un mouvement de diffusion a partir de la culture juive du II" siécle de
notre ere, mise en contact avec le monde gréco-romain auquel elle a su s’inculturer, tout en
gardant avec lui une distance critique. Un tel mouvement d’inculturation n’a jamais cessé,
méme si a certaines époques il a pu céder plus ou moins le pas a diverses tentatives
d’universalisation de la culture occidentale et de ses modéles.

La communion est un Don de Dieu a accueillir en creusant une certaine disponibilité a le
recevoir. Travailler a cette disponibilité est une tache jamais totalement accomplie. Au sein de
I'Eglise catholique, déja, les croyants ont régulierement a emprunter le chemin du dialogue,
autour de leurs pasteurs, pour vivre la foi qui les anime et se tenir en lien avec la société dans
laquelle ils vivent.

Rejoignant les efforts en vue de l'unité des chrétiens dans I'cecuménisme, 'Eglise catholique est
également engagée de maniere forte dans le dialogue interreligieux, lequel a déja porté de
nombreux fruits, méme si beaucoup reste encore a faire.

§18 Cet engagement irréversible de 'Eglise catholique dans le dialogue interreligieux n’est que
trop superficiellement connu encore, tant dans ses fondements que dans sa visée, 'un comme
'autre étant parfois compris de facon caricaturale. Le dialogue est alors accusé a tort d’inciter
au relativisme ou au syncrétisme, ou méme d’occulter I’Annonce de I’Evangile, dont il est
pourtant une facette.

§19 En réalité, la démarche de respect, d’estime, de connaissance et de reconnaissance mutuelle,
et en premier lieu de dialogue sincere entre croyants en laquelle s’est engagée I'Eglise est un
chemin de rencontre original, qui vient apporter une harmonique irremplacable a la
construction d'un monde dans lequel il serait possible de vivre ensemble sans s’exclure. Il est
ainsi le témoignage essentiel d'une articulation des différences qui ne renonce pas aux
spécificités mais tout au contraire, choisit de les approfondir au contact de l'autre, 'invitant
ainsi a faire de méme.14

11 Gen, I,

12 Gen, I, Adam reconnait Eve comme autre, et la percoit néanmoins comme semblable a lui : « Voici lI'os de mes os
et la chair de ma chair. »

13 Saint Paul, Epitre aux Galates, 3, 28. (Traduction TOB)

14 « ’Eglise catholique (...) exhorte donc ses fils pour que, avec prudence et charité, par le dialogue et par la
collaboration avec les adeptes d’autres religions, et tout en témoignant de la foi et de la vie chrétiennes, ils
reconnaissent, préservent et fassent progresser les valeurs spirituelles, morales et socio-culturelles qui se trouvent en
eux. » (Concile Vatican II, déclaration Nostra Aetate, §2)



2.2. Au service du présent et de I'avenir.

« Le contexte social actuel appelle I'école catholique a agir, en raison de I'apport spécifique
qu’elle peut offrir. Il ne s’agit certes pas d’une tdche facile ; les obstacles qu’elle rencontre
vont plutét croissant. L’école catholique compte une présence toujours plus significative
d’éleves de différentes nationalités et appartenances religieuses ; dans de nombreux pays,
la majorité des éleves professent un autre credo et la question de la rencontre entre les
religions semble ne plus pouvoir étre esquivée. Pour éviter de s’enfermer dans un
“identitarisme” qui est a lui-méme sa propre fin, un projet éducatif doit tenir compte du
taux croissant de multi-religiosité qui existe dans la société, et par conséquent de la
nécessité de savoir connaitre et communiquer avec les différentes croyances et avec les
non-croyants. » (EDIEC, 2013, § 55)

§20 Dans ce contexte singulier, il est indispensable de mettre en lumiére les différentes voies!>
de la relation a l'autre, de fagon a privilégier celles qui permettront -conformément a la
doctrine sociale de I'Eglise- d’assurer le développement de tout 'homme et de tout homme, en
travaillant au bien commun de I’ensemble de I'humanité.

§21 En effet, il ne suffit pas de poser comme un simple état de fait le caractére multi culturel
des sociétés contemporaines. Pas plus qu'il n’est suffisant de proclamer a priori les louanges de
la diversité sans mesurer aussi les difficultés auxquelles elle expose, particulierement
aujourd’hui. D’autant que dans une culture de l'information instantanée, ce sont souvent les
éléments les plus dramatiques qui sont exposés les premiers.

§22 Aujourd’hui, il s’agit de passer d'un « multiculturalisme de fait» a une véritable
« interculturalité » proposée et vécue comme alternative a la séparation des cultures en
mondes étanches!®, par le moyen de la connaissance, de 1'échange, et du dialogue en vue d’'une
transformation positive et réciproque. Ceci ne nécessite pas de gommer les identités, mais tout
au contraire, de les approfondir pour les faire dialoguer de facon constructive et profitable a
tous.17

2.3. Principaux enjeux éducatifs
2.3.1. Eduquer a la recherche du bien commun par l'apport positif des cultures’®.

§23 Dans la situation pluraliste actuelle, la recherche du bien commun est au centre des enjeux
éducatifs qui doivent étre portés par I’Ecole catholique.

Comme le souligne le Concile Vatican II, 'expérience humaine est toujours située dans une
culture déterminée.l® Ce qui suppose d’autant plus de découvrir et d’approfondir les cultures
du monde que celles-ci cohabitent de facon plus proche, et méme se mélangent.

§24 11 convient donc de développer un style éducatif qui ne se contente pas d’effleurer les
cultures -y compris celle de la France- de fagon superficielle. Il s’agit de permettre une
découverte réellement ouverte des cultures, caractérisée surtout par leur contribution au bien
commun, sans les réduire a quelques aspects polémiques ou caricaturaux. Aucune culture,

15 EDIEC, §21

16 Ibid. §22

17 Ibid. §24-28

18 [bid. §32-33

19 Concile Vatican II, Constitution pastorale Gaudium et Spes, §53.



aucune tradition, aucune religion ne peut se laisser réduire a ce qu’elle a de moins bon. En
toute justice, c’est ce qu’elle a de meilleur qui la caractérise.

Dans un parcours éducatif, la connaissance de la diversité culturelle est de ce point de vue tout
aussi importante -si ce n’est plus encore- que la découverte de la biodiversité.

Ce travail peut aider a approfondir aussi sa propre culture, tout en y identifiant des limites ou
des questions, afin de discerner tout ce qui porte a un surcroit d’humanité et ce qui peut
conduire a un risque de deshumanisation. Cette approche facilite donc le « développement de

I'autoréflexivité et de I'autocritique ». (EDIEC §67)
2.3.2. Eduquer a la complexité

§25 La notion de culture est plus vaste que celle de religion, les deux entretenant des rapports
complexes. Le champ de l'interculturel est donc plus large que de l'interreligieux. Toutefois, il
convient aussi de distinguer 'un de l'autre, tant il peut y avoir d’écart entre une religion
pratiquée dans telle ou telle autre aire géographique. Sans verser dans les stéréotypes ou les
représentations seulement folkloriques (Cf. §7), on peut dire que le christianisme se vit de
facon différente dans le contexte de la vieille Europe, ou dans celui de I’Amérique latine, celle
du vaste continent africain, du monde asiatique, ou de I'Orient chrétien. L'islam présente aussi
des visages différents selon qu’il est vécu en Asie, au Moyen-Orient ou en Afrique. Il en va de
méme pour le judaisme vécu en Europe de I'Est ou en Afrique du Nord et pour la quasi-totalité
des traditions religieuses.

§26 Toutes ces religions et bien d’autres, connaissent également des subdivisions qui leurs
sont propres, et qui cohabitent aussi avec différentes formes d'indifférence religieuse,
d’agnosticisme ou d’athéisme, qui peuvent elles-mémes se situer vis-a-vis d'un paysage
religieux donné, ou d’une culture de référence.

§27 Permettre 'acces a une telle complexité sans simplification ni réduction pour pouvoir s’y
situer, y grandir, s’y construire, et entrer en relation avec d’autres dans ce contexte suppose
une prise en compte éducative spécifique.

Il est « de la responsabilité de I'Ecole d’offrir les outils qui permettront aux jeunes en situation
d’interaction avec des cultures différentes, de les comprendre et de les mettre en relation avec la
sienne ». (EDIEC §50)

§28 La transmission de connaissances pour la construction d’une culture s’inscrit dans le socle
commun des connaissances, compétences et de culture, élaboré dans le cadre de notre nation.
Mais toute culture procéde de rencontres diverses et d’apports extérieurs nombreux. Un
systeme éducatif ouvert sur 'Europe et sur le monde ne peut que sensibiliser a la riche
multiplicité des cultures, pour initier a « I'ouverture critique et raisonnée a la mondialité et a
ses multiples interdépendances. » (EDIEC §63). Cet enjeu traverse le domaine 5 du socle
commun?%, la représentation du monde et de I'activité humaine qui « initie a la diversité des
expériences humaines et des formes qu'elles prennent: les découvertes scientifiques et
techniques, les diverses cultures, les systémes de pensée et de conviction, I'art et les ceuvres,
les représentations par lesquelles les femmes et les hommes tentent de comprendre la
condition humaine et le monde dans lequel ils vivent..»

20 Décret 2015-372 du 31/03/2015.



2.3.3. Eduquer au dialogue par le dialogue?!.

§29 Seul le dialogue peut permettre, tout en repérant des divergences qui subsisteront, de
discerner les convergences permettant de donner des fondements communs et des visées a un
méme projet social partagé. C’est la une tache a laquelle les chrétiens ne peuvent se soustraire.
« La recherche de ce langage éthique commun concerne tous les hommes. Pour les chrétiens,
elle s’accorde mystérieusement a I'ceuvre du Verbe de Dieu.

(...) Au-dela de la simple recherche de connaissances sur l'autre, il s’agit de former « au respect
des valeurs des cultures et religions » pour favoriser «la construction d’'un horizon commun
d’appartenance a une méme humanité » (EDIEC §63).

Le dialogue conduit a la connaissance mutuelle et requiert une bienveillance réciproque. En
revanche, il ne vise pas a un unanimisme superficiel, ou a des consensus trop rapidement
obtenus. Le dialogue comprend légitimement la confrontation et peut ne pas mener a un
accord des idées, sans pour autant entrainer un affrontement entre les personnes.

§30 Un style éducatif marqué par le souci du dialogue se préoccupe de prendre en compte le
dialogue des savoirs, mettant en relation diverses rationalités (scientifique, esthétique,
philosophique, etc...) qui donnent acces ensemble a une vision globale du monde.

Loin de relativiser les savoirs, la transversalité suppose au contraire de les approfondir en les
mettant en contact étroit les uns avec les autres. Aucune discipline n’est « une ile habité par un
savoir distinct et clos » (EDIEC § 67).

§31 «La religion peut étre congue comme représentant la dimension transcendante de la
culture et, en un certain sens, son ame » (EDIEC §7). Cette dimension religieuse de la culture se
manifeste par des tentatives de réponses aux grandes questions existentielles?? communes a
I’humanité, de sorte qu’'un dialogue interculturel authentique est également un dialogue des
personnes s’interrogeant sur l'origine, la vie, et la destinée de ’'homme. Bien-sur, de telles
questions sont également partagées par des personnes athées ou agnostiques. C’est ici qu'un
dialogue entre foi et raison a non seulement toute sa place, mais est porteur d'une
contribution unique et irremplacable au service d'une formation intégrale de la personne.

§32 La dimension spirituelle de la formation?3 aide chacun a se situer devant les questions
existentielles majeures. L’école catholique est une école, chargée de transmettre la culture, en
méme temps qu’elle est une institution d’Eglise chargée d’annoncer I'Evangile. C’est donc un
espace privilégié pour le dialogue entre culture et foi, qui oblige a ne pas séparer culture
scolaire et dimension religieuse de toute culture. Des témoins peuvent y exprimer leur foi, dans
un lieu chargé de former les intelligences. Le dialogue entre les cultures et les religions ainsi
mené permet d’articuler le savoir et le croire, et contribue a donner a la transmission de la
culture un caractere évangélique?*.

L’école catholique ouverte a tous ne peut pour ce motif renoncer a la liberté de proposer la foi,
dans le respect de la liberté des consciences. Celles et ceux qui vivent dans une autre tradition

21 EDIEC, Conclusion.

22 Vatican II, Nostra Aetate, Préambule : « Les hommes attendent des diverses religions la réponse aux énigmes
cachées de la condition humaine, qui, hier comme aujourd’hui, agitent profondément le ceeur humain : Qu’est-ce que
I'homme? Quel est le sens et le but de la vie? Qu’est-ce que le bien et qu’est-ce que le péché? Quels sont l'origine et le
but de la souffrance? Quelle est la voie pour parvenir au vrai bonheur? Qu’est-ce que la mort, le jugement et la
rétribution apreés la mort ? Qu’est-ce enfin que le mystére dernier et ineffable qui embrasse notre existence, d’oti nous
tirons notre origine et vers lequel nous tendons ? »

23 EDIEC, § 62

24 [bid, § 63



religieuse sont souvent reconnaissants de trouver un lieu ou la référence a la transcendance
peut s’exprimer. Se partage ainsi une vision de 'homme porteur d’'une dimension spirituelle.

§33 Il en va de méme avec le dialogue des habitudes culturelles. Se dire face a I'autre et
écouter autrui, permet également de se connaitre soi-méme et de mettre en mot de fausses
« évidences » qui seront d’autant plus conscientisées qu’'on aura pu avoir l'occasion de les
formuler. Si toutes les cultures ont des régles de savoir étre, celles-ci sont souvent différentes.
Mal comprises, ou pergues de facon caricaturales, elles peuvent induire des stéréotypes ou des
visions erronées d’autrui que seul le dialogue permet de dépasser. Un « dialogue des fidélités »,
permet aux uns et aux autres d’exprimer ce qui caractérise leur rapport privilégié a tel ou tel
élément de leur propre culture.

§34 Ainsi, le dialogue porte en lui-méme une dimension profondément éducatrice qui a besoin
d’étre promue et redécouverte aujourd’hui, de sorte qu’il faut éduquer au dialogue pour
pouvoir éduquer par le dialogue et réciproquement. De surcroit, dans la Tradition catholique, le
dialogue s’enracine dans l'attitude méme de Dieu vis-a-vis de 'humanité qui d’alliances en
alliances, propose aux hommes d’entrer avec lui dans un dialogue de Salut?>. A son tour, celui-
ci implique toute institution ecclésiale, comme le disait le pape Paul VI: « I'Eglise doit entrer en
dialogue avec le monde dans lequel elle vit. L’Eglise se fait Parole, I'Eglise se fait message, 'Eglise
se fait conversation?6 »

«(...)D’otu l'importance que I'école sache étre communauté de formation et
d’enseignement, ou la relation entre les personnes imprime sa marque a la relation entre
les disciplines ; et ou le savoir, vivifié de l'intérieur par cette unité retrouvée a la lumiere de
I'Evangile et de la doctrine chrétienne, apporte son indispensable contribution a la
croissance intégrale de la personne et de la société planétaire qui s‘annonce. » EDIEC § 80.
2.3.4. Eduquer a la relation et a la paix.

§35 Dans une société qui n’a jamais donné autant de place a I'individu, une telle éducation au
dialogue et par le dialogue contribue de facon significative a une indispensable éducation a la
relation qui permet de se décentrer de soi-méme pour prendre autrui véritablement en
considération, dans une mise en ceuvre complete de la « formation intégrale de la personne?” »
qui caractérise la mission de I'Ecole catholique, et qui integre entre autres les dimensions
sociale et relationnelle.

§36 Le rapport a l'autre est toujours porteur d’ambiguités. Pour aider a entrer en relation avec
'autre, « étranger », voire « étrange », il est important de prendre en compte ces mouvements
contradictoires qui peuvent affecter chacun, dans lI’éducation affective et relationnelle.
Accompagnant des enfants et des jeunes dont l'identité se construit, I’éducateur doit rester
attentif a la facon dont la relation a l'autre aide a grandir, ou, au contraire, risque d’oppresser
ou d’inhiber. L’éducation au dialogue par le dialogue s’inscrit dans une dynamique d’alliance et
doit se garder de tout risque d’aliénation. L’ouverture a l'altérité ne peut conduire a une
altération de sa propre identité.

§37 Plusieurs des piliers structurant 'Enseignement Moral et Civique facilitent cette éducation
a la relation. Le domaine « la sensibilité : soi et les autres » se donne pour objet de former a

25 Concile Vatican II, constitution Dei Verbum, § 2 : « Le Dieu invisible s’adresse aux hommes en son surabondant
amour comme a des amis, il s’entretient avec eux pour les inviter et les admettre a partager sa propre vie »

26 Paul VI, encyclique « Ecclesiam Suam, 1964, §67. Cf. aussi EDIEC §29.

27 Cf. §47.

10



I'expression respectueuse d’autrui et a I'écoute. Le domaine «le jugement: penser par soi-
méme et avec les autres» vise a « développer les aptitudes a la réflexion critique : en
recherchant les criteres de validité des jugements moraux ; en confrontant ses jugements a
ceux d’autrui dans une discussion ou un débat argumenté.». Enfin, le domaine «agir
individuellement et collectivement» appelle, au-dela des appartenances, a s’engager
solidairement. Il s’agit bien la d’'une « éducation a la participation et a la responsabilité. »
(EDIEC §63).

§38 L’éducation a la relation s’ouvre sur des champs divers: relations intergénérationnelles (y
compris entre enfants et jeunes d’dges différents), relation entre gargons et filles, relations entre
enseignants et éleves, etc... qui supposent aussi la prise en compte non seulement de l'altérité,
mais aussi de différences culturelles et religieuses desquelles elles sont souvent indissociables.

§39 La dimension morale de la formation s’enrichit grandement du dialogue entre les cultures
et les religions. Dans une société plurielle, il n’est plus de consensus spontané sur un corpus de
valeurs partagé dans une unique tradition. L’école catholique dispose bien entendu d’'un
enseignement stable pour fonder son projet. Mais elle s’adresse a tous et ne peut chercher
seulement a convaincre. Elle doit d’abord rejoindre et accompagner chacun.

2.3.5 Passer du « vivre ensemble » au « vivre en freres?é »

§40 Accepter d’approfondir le sens de nos différences prend nécessairement appui sur la
recherche et I'expression de ce que nous partageons. Un projet éducatif enraciné dans I'évangile
ne saurait se contenter d'une forme passive de coexistence pronant un « vivre ensemble »
minimaliste qui se satisferait d'une vague « tolérance » de I'autre. C’est au « vivre en freres »
que I'Ecole catholique entend particulierement contribuer, sans oublier que la fraternité ne
signifie pas toujours une entente cordiale acquise facilement, ou du premier coup, mais la
ferme conviction d’appartenir a une méme et unique famille humaine. Il faut oser la mise en
projet d’'un apprentissage patient de la diversité, assortie d'une redécouverte et d'un
approfondissement de la tradition chrétienne pour laquelle la diversité n’est pas un probléme a
régler, mais une richesse a accueillir, par laquelle se déploie en 'homme, crée a I'image du Dieu
trinitaire, l'invitation -la vocation- non seulement a la relation, mais a I’amitié et a 'amour.

§41 La déclaration conciliaire Nostra Aetate offre pour cela une approche éclairante. Sans nier
ni sous-estimer les différences entre les religions, elle choisit de regarder en priorité ce qui est
convergent voire commun, et de s’y appuyer en vue d’'un dialogue fécond. Car si I'approche
« par les différences », peut sembler attractive au premier abord, elle risque aussi dans certains
cas d’occuper tout I'espace du dialogue et de faire des différences des murs difficilement
franchissables, au détriment ce qui est pourtant convergent, partagé, ou commun.

§42 Or, I'école est par essence un lieu de partage et d’enracinement du commun. Valoriser
celui-ci -sans pour autant lui faire tout recouvrir- peut permettre d’aborder autrement tout
type de différence. En effet, c’est sur la conviction d'une humanité commune qu’il devient
possible de dialoguer.

« La dimension interculturelle est familiere a la tradition de l'école catholique. Aujourd’hui
cependant, face aux défis de la globalisation et du pluralisme culturel et religieux, il
devient indispensable d’acquérir une plus grande conscience de sa signification, afin de

28 EDIEC, § 29; 33

11



mieux traduire, par la présence, le témoignage et I'enseignement, la caractéristique qu’elle
a, en tant que catholique, d’étre une école ouverte a l'universalité du savoir et, en méme
temps, porteuse d’'une spécificité qui est donnée par l'enracinement dans la foi au Christ
Maitre et par l'appartenance a I'Eglise.

Rejetant tout fondamentalisme, de méme que tout relativisme tendant a l'uniformisation,
I’école catholique est appelée a progresser dans la correspondance avec l'identité regue de
son inspiration évangélique, et elle est invitée également a parcourir les sentiers de la
rencontre, en s’éduquant et en éduquant au dialogue, qui consiste a parler et entrer en
relation avec tous dans une attitude de respect, d’estime et d’écoute sincere ; a s’exprimer
avec authenticité, sans dissimuler ou diluer la vision propre afin de susciter un plus grand
consensus ; d témoigner, selon les modalités de son type de présence, de la cohérence entre
les paroles et la vie. » EDIEC, conclusion

S’engager dans un tel projet suppose des outils théoriques et pratiques, qui font 'objet du
présent document et des séries de fiches ci-apres.

3. Préconisations.

§43 Le dialogue interculturel et interreligieux est I'un des fondements du climat éducatif
repéré comme l'un des caracteres constitutifs de 1'école catholique.?? La dimension du dialogue
traverse le projet d’éducation, soit parce que I'ouverture a tous de I'établissement conduit a
'accueil de diverses cultures et religions, soit, parce que le projet d’'ouverture au monde exige
de préparer les enfants et les jeunes a une société plurielle. Il est donc important de relire les
projets éducatifs des établissements a partir de cette entrée.

Cette part du projet éducatif, notamment en raison de la dimension interreligieuse, a
longtemps été considérée comme relevant des acteurs de l'animation pastorale de
'établissement. Aujourd’hui, tous les acteurs de la communauté éducative sont concernés et
peuvent agir dans des champs divers, dans le respect de leur liberté de conscience.

3.1 La sollicitation de tous les acteurs de la communauté éducative.

§44 Le dialogue, en effet peut se vivre, dans diverses dimensions. Un texte du Secrétariat pour
les non-chrétiens publié en 198430 en distingue quatre formes appliqués au dialogue
interreligieux, mais précieuses aussi dans un champ plus large :

- Le dialogue de la vie.

- Le dialogue des ceuvres.

- Le dialogue des échanges théologiques.

- Le dialogue de I'expérience religieuse.
Ces quatre distinctions peuvent aider a réfléchir et a actualiser, dans ce champ, les projets
d’établissement.

29 Concile Vatican II, Déclaration Gravissimum Educationis sur 'éducation chrétienne, §8: « Tout autant que les
autres écoles, (I'Ecole catholique) poursuit des fins culturelles et la formation humaine des jeunes. Ce qui lui
appartient en propre, c’est de créer pour la communauté scolaire une atmosphére animée d’un esprit évangélique de
liberté et de charité »

30 « Dialogue et Mission », publié en 1984. Ces quatre formes de dialogue étant reprises dans « Dialogue et

annonce », publié le19 mai 1991 sous la double signature du Conseil pontifical pour le dialogue interreligieux et la
Congrégation pour I'évangélisation des peuples.

12



3.1.1 Le dialogue de la vie.

§45 Le « dialogue de la vie » concerne la vie concrete dans les espaces publics et sociaux.
L’école est I'un d’entre eux. Le projet d’établissement -articulé au reglement intérieur- doit
permettre de vivre la diversité, le respect mutuel, I'écoute, la collaboration, la solidarité...Il
s'agit de fixer le cadre permettant de vivre et de travailler ensemble dans le méme
établissement, en cultivant un a priori de bienveillance envers 'autre et sa culture. Sans entrer
nécessairement dans un échange d’idées, ce « dialogue de vie » est, comme « un témoignage
silencieux »31 indispensable pour créer un sain climat éducatif. Enseignants et éducateurs
doivent donc s’interroger pour évaluer et relire ce qui se joue en classe, et dans tous les lieux
de vie de I'établissement.

§46 L’école catholique doit aussi se montrer particulierement attentive a I'accueil des familles.
Il est indispensable que les parents puissent se sentir reconnus dans leur identité propre. Il
faut en méme temps, si nécessaire, les aider aussi a mieux percevoir et s’approprier les valeurs
communes que l'école se doit de transmettre. Si I'un et 'autre ne s’opposent pas, leur
articulation doit cependant faire 'objet d’'une recherche et d’'un ajustement constants. Si lI'islam
identitaire vient complexifier ces questions aujourd’hui, celles-ci existaient bien avant, et
continuent a exister méme en dehors de tout revendication d’ordre religieux.

3.1.2 Le dialogue des ceuvres.

§47 Le « dialogue des ceuvres » touche a 'engagement quotidien dans des taches concretes. A
I'école, il s’agit bien entendu d’une facette importante du développement intégral de la
personne, a former dans toutes ses dimensions intellectuelle, physique, affective, moral et
spirituel. Une communauté éducative accueille, non seulement parmi les jeunes, mais aussi
parmi les adultes de la communauté professionnelle, des personnes tres diverses. Comment
alors se donner des repéeres communs, au-dela des différences, pour participer a un projet
d’éducation cohérent. Il est indispensable de se redire sans cesse que la cohésion d’une
communauté éducative ne tient pas a la similitude de ses membres, mais a leur engagement
solidaire dans une tache partagée.

3.1.3 Le dialogue des échanges théologiques.

§48 Le « dialogue des échanges théologiques » concerne en premier lieux des spécialistes
ou de bons connaisseurs de leur propre tradition religieuse. De ce point de vue, il peut sembler
ne pas relever immédiatement de la compétence de I’école, tant il est vrai que les jeunes et
adultes qui y vivent peuvent n’avoir que des connaissances trés approximatives sur leur
propre religion s’ils en ont une. Mais, par analogie, il peut rappeler la nécessité pour les acteurs
de la communauté de se former a une meilleure connaissance des cultures et des religions,
pour entrer dans I’échange et le débat. La méconnaissance et I'ignorance des usages divers, des
habitudes culturelles, des pratiques cultuelles ou rituelles, des conceptions du monde et de
I’'homme conduisent trop souvent a des malentendus, des incompréhensions qui générent
discriminations et violences. Si le « dialogue de la vie » releve de I'implicite du « climat » d'un
établissement, cette entrée dans le dialogue des doctrines ou des rationalités religieuses exige
des temps et des lieux spécifiques de formation, ainsi que des modalités précises qui ont toute
leur place dans l'école. Cette démarche gagne en pertinence si elle associe enseignants,

31 Paul VI, Exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi, 8 Décembre 1975, § 21.

13



éducateurs et animateurs pastoraux. Il y a la des perspectives nombreuses pour I’heure de vie
de classe, les débats qui peuvent s’organiser dans le cadre de I'Enseignement Moral et Civique,
dans les foyers d’éleves, a 'occasion de temps forts... Mais cette dimension peut aussi se
travailler dans le cadre des TPE ou des EPI.

Par ailleurs, cette forme spécifique de dialogue vient rappeler a I’'Ecole catholique sa mission
de former aussi -autrement que sous un mode catéchétique ou « pastoral »- a une juste
connaissance de la doctrine catholique et de la vison de 'homme qui la sous-tend. Cet
« enseignement scolaire de la religion catholique3? » peut étre profitable a tous, et favoriser le
dialogue.

Enfin, il est nécessaire de former aussi les jeunes chrétiens a pouvoir rendre compte de leur foi
avec justesse, particulierement dans le cadre d’objections que peuvent leur fournir leurs
camarades non-chrétiens.

3.1.4 Le dialogue de I'expérience religieuse.

§49 Le « dialogue de I'expérience religieuse » touche, au-dela de I'approche notionnelle des
diverses traditions, a un partage possible des attitudes et recherches spirituelles. L'invitation
des papes Saint Jean Paul II et Benoit XVI aux représentants de toutes de religions de se
retrouver, a Assise, afin de prier, chacun dans sa tradition, pour la paix, en est 'exemple
emblématique. Dans un monde profondément divisé, ou le religieux est dramatiquement
instrumentalisé, il est profondément éducatif de vivre des expériences ou les diverses
traditions, sans risque de syncrétisme, s’'unissent pour une méme cause. Il est important que
les chrétiens des établissements puissent se rassembler pour des temps de priere et de
célébration, afin de ressourcer leur action dans I'établissement. Mais il est aussi important
que toute la communauté puisse partager des temps forts, qui pourront donner une dimension
symbolique a 'appartenance a une méme institution, 'engagement pour un méme projet. La
vie de I'établissement, des faits liés a I'actualité sont aussi I'occasion de se rassembler pour
donner collectivement sens a des événements, mettre en commun les mémes aspirations
humaines. Ces diverses rencontres rejoignent la dimension spirituelle de toute vie humaine.

§50 Concernant la mise en ceuvre d’éventuelles « célébrations interreligieuses », il conviendra
de procéder avec discernement, a 'image de la distinction faite par St Jean-Paul II a Assise en
1986 lors du premier rassemblement de responsables des diverses religions, et dont il avait
pris l'initiative : « Nous sommes réunis non pas pour prier ensemble, mais ensemble pour prier ».
Le cas échéant, il est souhaitable de préparer ces célébrations avec l'aide des services
diocésains mentionnés ci-apres.

32EDIEC, § 74 : « Il convient en outre de remarquer que l'enseignement scolaire de la religion catholique a une
finalité spécifique par rapport a la catéchese. Cette derniére, en effet, favorise I'adhésion personnelle au Christ et la
maturation de la vie chrétienne. L’enseignement scolaire, par contre, transmet aux éléves des connaissances
concernant l'identité du christianisme et de la vie chrétienne. Il a ainsi pour but « d’élargir les horizons de notre
rationalité, de l'ouvrir a nouveau aux grandes questions du vrai et du bien, de conjuguer entre elles la théologie, la
philosophie et les sciences, dans le plein respect de leurs propres méthodes et de leur autonomie réciproque, mais
également en ayant conscience de 'unité intrinséque qui les relie. En effet, la dimension religieuse est intrinséque au
fait culturel, elle concourt a la formation globale de la personne et permet de transformer la connaissance en sagesse
de vie ». Par conséquent, avec I'enseignement de la religion catholique « I'école et la société s’enrichissent de
véritables laboratoires de culture et d’humanité, dans lesquels, en déchiffrant 'apport significatif du christianisme, on
permet a la personne de découvrir le bien et de croftre dans la responsabilité, de rechercher la confrontation et
d’affiner le sens critique, de puiser aux dons du passé pour mieux comprendre le présent et se projeter de maniere

consciente dans 'avenir. »

14



§51 II est également nécessaire de faire preuve de discernement lorsqu’il est question de la
participation de non-chrétiens aux célébrations chrétiennes. S’ils y sont les bienvenus, leur
présence ne saurait les mettre en situation d’y participer d’'une fagon qui soit contradictoire
soit avec leur foi, soit avec la foi chrétienne. Autrement dit, on veillera a ce que rien ne puisse
induire dans une célébration chrétienne, un sentiment de syncrétisme ou de relativisme. Une
telle prudence n’est pas un signe de timidité, mais au contraire, de respect et de véritable
promotion du dialogue interreligieux.

3.2 Laplace de la formation

§52 Les mutations contemporaines soulignent qu'’il n’est plus possible de développer une
culture scolaire qui ne fasse pas place a la dimension religieuse. C’est la une redoutable
question pour la formation de tous puisque de I’école a I'université, les programmes laissent
peu de place ou excluent toute approche des religions. Cette histoire, propre a la France, fait
que « la prise en compte du fait religieux » dans toutes les disciplines suggérée par le rapport
Debray n’a que peu d’effets sur le terrain. Et les éducateurs peuvent étre bien déconcertés
lorsque des tensions surgissent dans un établissement, en raison d’appartenances religieuses
diverses.

§53 Il importe donc que la formation des maitres et des personnels de droit privé donnent
place a ces questions. L’histoire récente montre que les sessions spécialement dédiées a ce
domaine -dans le cadre, notamment, de la mission « humanisme et citoyenneté » a Formiris- en
dépit de leur qualité avérée, n’ont pas touché un large public. Il est donc fondamental de ne pas
isoler ce champ des autres domaines de formation. Il faut intégrer la dimension religieuse de la
culture a 'ensemble des formations disciplinaires destinées aux enseignants. La formation a la
mise en ceuvre du programme d’enseignement moral et civique est, en de domaine, une belle
opportunité. La formation a l'interdisciplinarité (TPE, EPI, parcours) donne aussi I'occasion
d’investir le champ de l'interculturel et de I'interreligieux. Les chefs d’établissement prendront
en compte cette préoccupation majeure dans le plan de formation de leur établissement. Il est
utile de le redire: cela suppose un travail conséquent, mais aujourd’hui indispensable a
prendre compte tant dans la formation initiale que continue des enseignants, des cadres, des
acteurs pastoraux, et de tous les personnels de I'Enseignement catholique.

3.3Développement des liens avec les services compétents de I'Eglise.

§54 Dans la dynamique des textes conciliaires, 'Eglise de France a développé, dans ses services
nationaux, un service des relations avec le judaisme, un service des relations avec les
musulmans. Les églises diocésaines disposent généralement de services comparables, et
parfois aussi d'un service pour le dialogue interreligieux en général, voire un service de
dialogue avec l'incroyance et 'agnosticisme. Ces instances peuvent aider a réfléchir aux enjeux
éducatifs du dialogue entre les religions, et aider a construire des expériences de rencontre et
d’échanges. Lorsque ces structures existent au plan diocésain il est indispensable que les DDEC
promeuvent et facilitent le liens entre ces services et les établissements scolaires.

§55 Pour le dialogue interculturel, les services attachés a la mission universelle de I'Eglise
disposent de nombreuses ressources pour des éducateurs. Et, dans le contexte actuel, les
services responsables de la pastorale des migrants construisent aussi de précieux outils pour
mieux accueillir grace a une meilleure connaissance des cultures d’origine. Ainsi, le dialogue

15



interculturel et interreligieux s’inscrivent-ils dans la pastorale que I'Eglise universelle met en
ceuvre a I'aide de nombreux acteurs.

On pourra également s’appuyer avec profit sur les associations ceuvrant a la promotion du
dialogue interreligieux, particulierement celles qui sont reconnues dans les dioceses,
congrégations enseignantes, ou -comme l'association Coexister- reconnues dans
I’Enseignement catholique.

§56 Promouvoir toutes les formes de dialogue, éduquer par le dialogue et au dialogue, voila qui
peut susciter bien des appréhensions, des incompréhensions et des peurs. Aussi est-il
nécessaire d’étre a I'écoute de tous, et de travailler au dialogue de facon résolue, mais avec
douceur et patience. Face a I'ampleur de la tache, la logique des petits pas peut-étre
fructueuse, si tant est que I'on ne s’en contente pas et qu’elle s’inscrive dans un projet a court,
moyen, et long terme. Cela suppose une prise en compte spécifique dans le projet éducatif de
chaque établissement, ou dans le projet d’établissement lorsque plusieurs établissements
vivent d’'un méme projet éducatif diocésain ou congréganiste.

Conclusion.

Dans un contexte ot la pression sur l'école est sans cesse accentuée, ou de nombreuses réformes se
font jour, un texte sur le dialogue interculturel et interreligieux peut donner l'impression de
charger inutilement la barque. Mais ce texte n’appelle pas a une tdche de plus. Il invite plutét a
donner sens, par cette éducation au dialogue, aux missions primordiales de I'école. Le dialogue est
au cceur de la transmission de la culture, des cultures qui se sont toutes constituées par de
multiples échanges et qui vivent aujourd’hui une interaction croissante. Il est au cceur de la
formation morale dont l'enjeu est bien de faire advenir la liberté du sujet, dans la construction
d’une identité nécessairement nourrie de la relation. L'enjeu de cette formation est aussi de
continuer de s’appuyer sur des repéres partagés, au-dela des légitimes diversités culturelles et
religieuses.

L’école catholique, ouverte a tous, et située dans la société de son temps, a le devoir, pour
préparer les enfants et les jeunes a s’insérer dans les réalités plurielles du monde d’aujourd’hui, de
cultiver I'art de la rencontre.

L’école catholique, enfin, fidele a I'enseignement de I'Eglise, est invitée a proposer la foi, en
articulant dialogue et annonce. Elle n’a pas a redouter des rencontres et des échanges, qui loin
d’affaiblir son projet spécifique, l'obligent, au contraire, a en approfondir les fondements pour en
rendre compte a celles et ceux qui ne les connaissent pas.

« A ceci tous reconnaitront que vous étes mes disciples :
si vous avez de I'amour les uns pour les autres. »
Evangile selon St Jean, 13, 35.

16



