
	

	 1	

«	L’interculturel	et	l’interreligieux	en	école	catholique	:		
éduquer	au	dialogue,	pour	une	civilisation	de	l’amour	»		
	
	

Avant-propos	
	

Tout	projet	de	formation	doit	aujourd’hui	prendre	en	compte	les	dimensions	multiconvictionnelle1	et	
pluriculturelle	de	notre	 société.	Cela	 vaut	 tout	particulièrement	pour	 l’école	 catholique,	qui	 	 a	pour	
mission	 d’annoncer	 l’Evangile	 et	 qui,	 ouverte	 à	 tous,	 doit	 aussi	 rejoindre	 et	 accompagner	 chacun.	
Servir	 l’Annonce	 dans	 ce	 contexte	 rend	nécessaire	 la	mise	 en	 dialogue	des	 cultures,	 y	 compris	 dans	
leur	 dimension	 religieuse,	 en	 prenant	 en	 compte	 leurs	multiples	 interactions.	 Cela	 suppose	 aussi	 de	
promouvoir	le	dialogue	interreligieux	proprement	dit.	Voilà	qui	appelle	à	un	approfondissement	de	la	
foi	catholique	:	pour	annoncer,	il	faut	aller	au	cœur	de	la	foi	;	et,	pour	dialoguer,	il	faut	être	capable	de	
rendre	compte	de	sa	propre	foi	et	de	son	identité	devant	l’autre,	en	vue	d’un	échange	sincère	et	vrai.	2	
	
Ce	 dialogue	 des	 cultures	 et	 des	 religions	 articulé	 à	 l’Annonce	 peut	 sembler	 ardu,	 et	 les	 acteurs	 des	
communautés	éducatives	peu	formés	ni	même	préparés	à	sa	mise	en	œuvre.	Par	delà	le	défi	à	relever	
et	le	travail	exigeant	qu’il	suppose,	il	s’agit	là	d’une	véritable	opportunité	pour	l’École	catholique,	dont	
le	projet	éducatif	veut	construire	une	synthèse	entre	la	culture	et	la	foi.		

	
Le	présent	document	a	pour	visée	de	sensibiliser,	d’encourager,	et	de	préparer	l’ensemble	des	acteurs	
des	communautés	éducatives	à	cette	urgence	de	la	mise	en	œuvre	d’un	dialogue	à	multiples	facettes	
au	sein	de	l’école,	de	façon	mûrie,	décidée,	lucide	et	confiante,	au	service	d’une	société	plus	fraternelle.		

	
	
	
	

«	L’interculturel	et	l’interreligieux	en	
école	catholique	:	

Eduquer	au	dialogue,	pour	une	
civilisation	de	l’amour	»	

Texte	voté	par	le	CNEC	du	8	juillet	2016	
	
	
	
	
																																																								
1	Les	diverses	appartenances	à	telle	ou	telle	grande	religion	cohabitent	aussi	avec	diverses	formes	d’indifférence	
religieuse,	 d’agnosticisme,	 ou	 d’athéisme.	 De	 sorte	 qu’il	 est	 plus	 juste	 de	 parler	 d’une	 société	
«	multiconvictionnelle	»	que	«	multireligieuse	».	
	
2	Concile	Vatican	II,	Déclaration		Nostra	Aetate	sur	l’Eglise	et	les	religions	non	chrétiennes	:	«	L'Eglise	catholique	ne	
rejette	rien	ce	de	qui	est	vrai	et	saint	dans	ces	religions.	Elle	considère	avec	un	respect	sincère	ces	manières	d’agir	et	
de	 vivre,	 ces	 règles	 et	 ces	 doctrines	 qui	 quoiqu’elles	 différent	 en	 beaucoup	 de	 points	 de	 ce	 qu’elles-mêmes	 tient	 et	
propose,	cependant	apporte	un	rayon	de	la	Vérité	qui	illumine	tous	les	hommes	»		
	
	



	

	 2	

Introduction	:		
Le	caractère	multiculturel	et	pluraliste	de	nos	sociétés	est	un	état	de	fait,	qui	nous	place	dans	
une	 irréversible	 situation	 de	 mise	 en	 présence	 des	 différences.	 Celles-ci	 sont	 de	 nature	
culturelle,		religieuse,	ou	convictionnelle,	ces	différents	champs	interagissant	souvent.	Aussi,	il	
s’agit	de	se	rendre	sensible	à	 la	dimension	religieuse	de	 toute	culture,	mais	également	de	ne	
pas	trop	vite	caractériser	une	tradition	religieuse	par	des	habitudes	d’abord	culturelles.	En	tout		
état	de	cause,	le	monde	contemporain	nécessite	un	accueil	raisonné	des	différences		culturelles	
-pour	échapper	à	 l’ethnocentrisme-	et	une	 intelligence	des	diverses	 religions.	Les	différentes	
formes	de	dialogue	aujourd’hui	indispensables	se	déploient	donc	essentiellement	dans	les	deux	
dimensions	interculturelle	et	interreligieuse.	Voilà	qui	ne	peut	qu’interroger	l’école	catholique,	
au	cœur	même	de	sa	vocation	qui	l’ouvre	à	l’universel.		
	
L’Ecole	catholique	se	doit	d’être	particulièrement	attentive	aux	besoins	de	son	temps3.		Portant	
le	 souci	 d’éduquer,	 elle	 est	 sensible	 à	 la	 complexité	 des	 enjeux	 soulevés	 par	 la	 pluralité	
religieuse	 et	 culturelle	 contemporaine.	 Elle	 entend	 s’inscrire	 dans	 une	 approche	 de	 la	
différence	qui	ne	renonce	pas	à	la	promotion	d’horizons	communs	à	tous	les	hommes.	
	
A	vrai	dire,	si	l’Ecole	catholique	est	confrontée	depuis	plusieurs	décennies	à	cette	pluralité,	elle	
l’a	d’abord	été	sous	un	mode	d’adaptation		à	 ce	qui	était	 souvent	vécu	comme	des	situations	
exceptionnelles,	au	sens	statistique	du	terme.		
Il	 n’en	 va	 plus	 de	même	 aujourd’hui,	 quand	 une	 grande	 proportion	 de	 nos	 élèves	 	 (et	 dans	
certains	 lieux,	 une	 large	 majorité	 d’entre-eux)	 a	 pour	 cadre	 de	 vie	 une	 ou	 plusieurs	 autres	
cultures,	professent	une	autre	religion,	se	réfèrent	à	plusieurs	d’entre-elles	ou	à	aucune.	Bien	
sûr,	un	 tel	mouvement	n’est	pas	homogène.	Cependant,	 la	 forte	mobilité	des	personnes	et	 la	
nécessité	 de	 former	 les	 adultes	 de	 demain	 font	 que	 tous	 sont	 concernés	 par	 ces	mutations,	
même	s’ils	ne	les	vivent	pas	encore.	
	
Dans	cette	configuration,	le	mode	de	l’adaptation	n’est	plus	suffisant.	C’est	notre	projet	éducatif	
qu’il	 faut	 nous	 réapproprier,	 dans	 et	 pour	 ces	 circonstances	 nouvelles.	 Cela	 suppose	 une	
rigueur	 d’analyse	 et	 une	 certaine	 lucidité,	 mais	 surtout	 un	 approfondissement	 de	 l’identité	
propre	de	l’Ecole	catholique,	pour	inventer	dans	ce	contexte	la	fidélité	créative,	courageuse	et	
novatrice	qui	nous	permettra	d’être	sans	cesse	davantage		l’école	que	l’Eglise	propose	à	tous.	
	
Le	défi	est	exigeant.	Pour	le	relever,	l’Enseignement	catholique	souhaite	intégrer	et	développer	
dans	 son	projet	 éducatif	 toutes	 les	harmoniques	du	dialogue	 interculturel	 et	 interreligieux,	 -
mais	aussi	du	dialogue	entre	les	générations	et	entre	les	différents	acteurs	du	monde	scolaire-	
de	 façon	à	œuvrer	pour	une	coexistence	constructive	entre	 les	personnes	et	 les	peuples,	non	
pas	 malgré	 les	 différences,	 mais	 bien	 grâce	 à	 elles,	 dans	 le	 but	 de	 contribuer	 à	 édifier	 une	
«	civilisation	 de	 l’amour	»	 faisant	 grandir	 entre	 les	 hommes	 et	 les	 peuples	 la	 fraternité	 et	 la	
paix.	
	
Car	 il	 s’agit	 de	 redécouvrir	 dans	 ce	 contexte	 nouveau	 et	 évolutif,	 que	 l’Ecole	 catholique	 est	
interculturelle	«	par	vocation	»4,	et	non	«	par	accident	»	ou	par	la	seule	force	des	circonstances.	

																																																								
3Concile	Vatican	II,	constitution	pastorale	«	Gaudium	et	Spes,	4,	1	:	«	l’Église	a	le	devoir,	à	tout	moment,	de	scruter	
les	 signes	 des	 temps	 et	 de	 les	 interpréter	 à	 la	 lumière	 de	 l’Évangile,	 de	 telle	 sorte	 qu’elle	 puisse	 répondre,	 d’une	
manière	adaptée	à	chaque	génération,	aux	questions	éternelles	des	hommes	sur	le	sens	de	la	vie	présente	et	future	et	
sur	leurs	relations	réciproques.	Il	importe	donc	de	connaître	et	de	comprendre	ce	monde	dans	lequel	nous	vivons,	ses	
attentes,	ses	aspirations,	son	caractère	souvent	dramatique.	»		
4	EDIEC	§61	



	

	 3	

Nous	 avons	 à	 inventer	 ensemble	 et	 au	 bénéfice	 de	 tous,	 un	 style	 éducatif	 opérant	
l’indispensable	conversion	qui	consiste	à	passer	de	la	pluralité	comme	problème	à	résoudre,	à	
la	différence	comme	ressource	pour	mieux	vivre	ensemble5.		
	
Le	Secrétariat	général	et	 les	 instances	nationales	de	l’Enseignement	catholique	en	France	ont	
été	précédés	et	stimulés	dans	leur	réflexion	par	le	texte	«	Eduquer	au	dialogue	interculturel	
dans	 l’Ecole	 catholique	 –Vivre	 ensemble	 pour	 une	 civilisation	 de	 l’amour	»	 (ci-après	
nommé	 «	EDIEC	»),	 publié	 à	 Rome	 le	 28	 octobre	 2013	 par	 la	 Congrégation	 pour	 l’Education	
Catholique.	Ce	texte	constitue	le	cadre	de	référence	du	présent	document.	
	
1.	Quelques	éléments	d’analyse	de	la	situation	présente	
	
1.1. L’Autre	:	entre	attrait	et	méfiance6.	
	
§1	L’expérience	 fondamentalement	humaine	des	migrations	 a	 toujours	 été	marquée	par	une	
certaine	ambivalence.	Car	cet	autre		qui	n’est	pas	soi,	ce	semblable	pourtant	différent,	a	pu	être	
tour	à	 tour	celui	qui	accueillait	ou	qui	 chassait,	 le	 conquérant	ou	 le	conquis,	 la	menace	ou	 le	
salut.		
	
§2.	Qu’ils	soient	amis	ou	ennemis,	peuples	et	personnes	se	sont	trouvés	face	à	d’autres	qui	leur	
étaient	«	étrangers	»,	dont	ils	ne	comprenaient	pas	la	langue,	et	pas	toujours	les	coutumes,	les	
usages,	ou	les	pratiques	religieuses.	
	
§3	 Mais	 des	 liens	 plus	 amicaux	 et	 plus	 hospitaliers	 se	 sont	 également	 tissés	:	 alliances	
matrimoniales	ou	commerciales,	échanges	de	savoirs	et	de	technologies	permettant	de	voir	aussi	
dans	l’autre	un	partenaire,	et	pas	seulement	un	étranger.		
Ainsi,	 	 depuis	 les	 origines	 de	 l’humanité,	 au	 gré	 des	 contacts	 entre	 les	 civilisations,	 l’autre	 a	
représenté	à	la	fois	attrait	et	peur,	confiance	et	méfiance.		
	
1.2. Une	 humanité	à	 la	 fois	 unique	 et	 plurielle,	 suscitant	 des	 visions	 du	 monde	

potentiellement	en	concurrence.	
	

§4	Ainsi,		différentes	visions	du	monde,	du	sens	de	la	vie,	de	l’organisation	sociale	et	religieuse,	
se	sont	trouvées	mises	en	présence	les	unes	des	autres.	
	
§5	 Face	 à	 cette	 diversité	 des	 peuples	 et	 des	 cultures,	 les	 communautés	 humaines	 ont	 pu	
adopter	différentes	postures	et	 entretenir	différentes	attitudes	 les	unes	vis	à	vis	des	autres	:	
tolérance	 distante,	 coexistence	 circonstanciée,	 soumission,	 colonisation,	 assimilation	 ou	
intégration…	encore	actives	de	nos	jours,	et	qui	toutes	témoignent	de	la	difficile	articulation	des	
différences,	autant	que	des	tentatives	visant	à	les	réduire	ou	à	les	supprimer.	
	
1.3. Un	contexte	singulier	

	
§6	 Aujourd’hui,	 les	 relations	 internationales	 -de	 même	 que	 les	 relations	 entre	 les	 peuples-	
restent	marquées	par	leurs	histoires	propres	et	l’ambiguë	complexité	des	amitiés,		inimitiés,	ou	
ressentiments	installés	entre	les	nations	au	fil	des	siècles.		
	

																																																								
5	Ibid.	§27	
6	Ibid.	§3	



	

	 4	

§7	Au	plan	plus	 individuel,	une	représentation	des	cultures	ou	religions	d’autrui	 se	 transmet	
souvent	dans	un	cercle	familial	ou	communautaire	proche,	ou	encore	via	les	medias,	sans	que	
la	 justesse	 de	 cette	 perception	 subjective	 d’autrui	 soit	 d’ailleurs	 suffisamment	 interrogée.	
L’autre	peut	alors	se	trouver	enfermé	dans	une	représentation	plus	ou	moins	négative	ou	mal	
ajustée,	qui	confisque	la	parole.		
	Ces	 représentations	 véhiculent	 bien	 des	 peurs	:	 celle	 d’être	 sans	 repères	 face	 à	 une	 telle	
diversité,	de	voir	sa	propre	identité	diluée	ou	dissoute,	de	se	sentir	envahi,	ou	a	contrario,	de	
n’être	pas	accueilli,	d’être	victime	de	stéréotypes,	d’être	jugé,	méprisé,	incompris,	etc…	
	
§8	Mais	 alors	 qu’autrefois,	 une	 relative	 distance	 géographique	 impliquait	 des	 déplacements	
physiques	 plus	 ou	 moins	 longs	 pour	 entrer	 en	 relation	 avec	 d’autres	 cultures,	 les	 progrès	
techniques	 en	 matière	 de	 transport	 et	 de	 communication	 ont	 	 considérablement	 facilité	 la	
possibilité	de	contact	avec	l’ensemble	de	la	planète,	de	sorte	qu’il	est	fréquent	aujourd’hui	de	
parler	 de	 «	village	 planétaire	»,	 même	 si	 pour	 de	 nombreuses	 raisons,	 l’expression	 est	
discutable.	
	
§9	Cette	mutation	se	caractérise	aussi	par	 le	 fait	qu’elle	 intervient	partout	dans	le	monde,	au	
même	moment.	Via	internet	et	la	diffusion	des	media	audio-visuels	par	satellite,	aucune	autre	
médiation	 n’est	 désormais	 nécessaire	 pour	 se	 retrouver	 en	 face	 d’une	 réalité	 culturelle	
différente	de	la	sienne	ou	d’en	avoir	-dans	certains	cas-	l’illusion.	
	
§10	 Par	 ailleurs,	 le	 jeu	 des	 différents	 flux	 migratoires	 liés	 à	 des	 facteurs	 et	 circonstances	
extrêmement	 variés	 comme	 les	 suites	 des	 processus	 de	 décolonisation	 au	 XXème	 siècle,	 le	
recours	à	une	main	d’œuvre	extérieure	après-guerre,	l’application	d’un	légitime	asile	politique,	
ou	 plus	 récemment	 diverses	 crises	 économiques	 mondiales,	 font	 que	 désormais,	 c’est	 ici	 et	
maintenant	 que	 -partout	 dans	 le	 monde-	 	 les	 cultures	 et	 les	 peuples	 se	 rencontrent	 et	 se	
mélangent,	sans	en	avoir	choisi	le	moment	et	les	circonstances.		
	
§11	Des	 tensions	naissent	dans	 la	vieille	Europe,	 sur	 fond	de	crise	économique	et	 sociale	au	
sujet	 de	 l’opportunité	 d’un	 accueil	 de	 ces	 flux	 migratoires,	 portant	 autant	 sur	 la	 capacité	 à	
accueillir	que	sur	la	volonté	de	le	faire.	Dans	ces	débats,	des	critères	culturels	ou	religieux	sont	
parfois	convoqués,	au	risque	de	leur	instrumentalisation,	surtout	lorsque	les	personnes	ne	sont	
plus	considérées	pour	elles-mêmes,	mais	uniquement	à	partir	de	quelques-uns	de	ces	critères	
religieux,	 ethniques,	 géographiques	 ou	 culturels	d’autant	moins	 objectifs	 qu’ils	 passent	 par	 le	
filtre	de	représentations	préalables	(Cf.	§	7).	
	
1.4. De	nouveaux	modèles	de	rapport	à	l’autre.7	

	
§12	Cette	situation	originale	fait	émerger	des	postures	nouvelles	ou	de	nouveaux	modèles	qui	
s’additionnent	et	se	mélangent	avec	les	précédents	(Cf.	§5)	:		

- la	standardisation	 causée	par	 la	consommation	planétaire	de	masse	qui	 tend	à	 lisser	
les	habitudes	et	à	uniformiser	les	styles	de	vie.	

- le	 relativisme	 culturel	 et	 religieux	 qui	 doute	 de	 la	 possibilité	 de	 fondements	 et	
d’horizons	humains	véritablement	universels.		

- le	 laïcisme	qui	pour	désactiver	le	religieux	-perçu	comme	fauteur	de	trouble-,	prétend	
renvoyer	celui-ci	dans	une	sphère	exclusivement	privée.		

- le	 communautarisme	 	 en	 recherche	 d’un	 traitement	 de	 faveur	 au	 motif	 d’une	
différence,			

																																																								
7	Ibid.	§4,	11,	22-28.	



	

	 5	

- le	repli	identitaire	qui	aspire	-comme	le	communautarisme-		à	se	tenir	à	une	distance	
maximale	de	toute	influence	extérieure	par	peur	de	dilution	ou	de	disparition.		

- le	fondamentalisme	qui,	niant	toute	légitimité	à	ce	qui	n’est	pas	lui-même	peut	dans	les	
cas	extrêmes	tenter	de	s’imposer	par	la	violence.	

- L’assimilationnisme	 qui	 entend	 conformer	 l’autre	 à	 soi	 en	 exigeant	 de	 lui	 qu’il	
«	s’adapte	»	sans	montrer	d’intérêt	pour	la	culture	propre	qui	est	la	sienne	et	à	laquelle	
on	lui	demande	de	renoncer.		

- ou	 encore	 le	 «	choc	 des	 civilisations8	»	 	 qui	 redécoupe	 de	 façon	 multipolaire	 une	
humanité	présentée	sous	forme	de	blocs	prêts	à	s’affronter.	
	

§13	Mais	dans	 chacun	de	 ces	modèles,	 l’ambivalence	de	 la	relation	à	l’autre	 demeure.	Aucun	
d’entre	eux	ne	prend	suffisamment	en	compte	 la	 légitime	diversité	de	 l’unique	genre	humain	
en	termes	de	possibles	apports	positifs	et	réciproques,	en	vue	du	bien	commun.	Car	la	situation	
présente	a	également	permis	l’émergence	de	nouvelles	solidarités	par-delà	les	frontières,	ainsi	
qu’une	 prise	 de	 conscience	 sans	 précédent	 -particulièrement	 dans	 les	 questions	
environnementales	comme	le	souligne	le	pape	François	dans	Laudato	Si’-	d’une	communauté	de	
destin	 de	 l’humanité	 tout	 entière	:	 «	Tout	est	 lié	!	».	Le	 dialogue	 interculturel	 apparaît	 alors	
comme	une	alternative	féconde	et	spécifiquement	mise	en	avant	par	l’Eglise	pour	l’école,	dans	
ce	contexte	multiculturel.	
	
§14	Toute	relation	à	une	autre	culture	demande	de	se	rappeler	qu’une	culture	«	pure	»	n’existe	
pas.	Chacune	d’entre	elle	est		le	fruit	d’un	processus	constant	de	métissage	et	de	mélange,	lié	à	
l’histoire	 et	 à	 l’environnement,	 	 dans	 lequel	 elle	 se	 réélabore	 sans	 cesse.	 «	La	culture	est	une	
notion	dynamique	et	non	statique	»	(EDIEC	§	32).	
Le	 	dialogue	 interreligieux9	désigne	 l’ensemble	 des	 rapportes	 interreligieux	 positifs	 entre	
personnes	ou	communautés	dans	le	but	d’une	connaissance	et	d’une	reconnaissance	mutuelles.	
Il	permet	la	recherche	d’un	patrimoine	commun	qui	ne	nie	ni	ne	laisse	de	coté	les	différences,	
mais	 permet	 d’offrir	 ensemble	 à	 l’humanité,	 en	 s’encourageant	 mutuellement,	 ce	 que	 nous	
partageons	en	vue	du	bien	commun,	de	la	paix	et	de	la	justice.	
Le	dialogue	interculturel10,	plus	vaste	que	le	dialogue	interreligieux,	veut	mettre	en	dialogue	
les	cultures	entre	elles	dans	le	même	esprit,	sans	perte	de	l’identité	propre	à	chacune	d’entre	
elles,	 recherchant	 également	 les	 apports	 de	 chaque	 culture	 au	 bien	 commun,	 y	 compris	 à	
travers	 les	 expériences	 et	 pratiques	 religieuses	 actives	 au	 sein	 de	 ces	 cultures.	 La	 notion	de	
dialogue	 interculturel	se	démarque	d’une	approche	«	relativiste	»,	qui	au	nom	du	respect	des	
différences	sépare	les	cultures	en	des	réalités	étanches	les	unes	aux	autres,	rendant	impossible	
le	dialogue	et	par	conséquent,	ce	que	celui-ci	produit.	
	

2.		Enjeux	du	dialogue	interculturel	et	interreligieux	pour	le	projet	éducatif	
de	l’Enseignement	catholique	
	
2.1.			 La	réflexion	et	la	pratique	de	l’Eglise	catholique.	

	
§15	La	dimension	de	l’altérité	fonde	la	conception	chrétienne	de	la	personne,	qui	ne	peut	être	
et	croître	qu’en	relation.	L’altérité	est	au	cœur	de	la	création	de	la	personne	humaine	puisque	

																																																								
8	«	Clash	of	civilizations	»	titre	du	livre	de	Samuel	Huntington,	publié	en	anglais	en	1993		et	traduit	en	français		en	
1997.	
9	EDIEC	§13-14.	
10	Ibid.	introduction	;	§§	9	;	11	;	21	;	23	;	26-27.	



	

	 6	

le	premier	récit	de	création	précise	:	«	homme	et	femme,	Il	 les	créa	»11,	quand	le	second	récit	
décrit	l’inachèvement	d’Adam	dans	la	solitude,	en	quête	de	cette	autre	que	sera	Eve.12	
	
§16	 Cette	 différenciation	 originelle	 va	 s’amplifier	 dans	 la	 distinction	 des	 peuples	 et	 des	
cultures.	 Et,	 à	 travers	 la	 vocation	 d’un	 peuple	 élu,	 Dieu	 va	 appeler	 à	 l’universalité	 et	 au	
rassemblement	de	toute	l’humanité	dans	le	Christ.	Par	sa	mort	sur	la	croix	pour	le	salut	de	tous,	
le	Christ	veut	abolir	les	barrières	qui	séparent	les	hommes	entre	eux.	«	Il	n’y	a	ni	juif,	ni	grec	;	il	
n’y	a	plus	ni	esclave,	ni	homme	libre,	il	n’y	a	plus	l’homme	et	la	femme	;	car	tous,	vous	n’êtes	qu’un	
en	Jésus	Christ.	»13	
	
§17	Le	Concile	Vatican	II	 -relisant	 la	Tradition	de	 l’Eglise-	puise	aux	sources	de	 la	Révélation	
une	plus	grande	conscience	de	la	profonde	unité	du	genre	humain,	lequel	est	appelé	par	Dieu	à	
la	communion	dans	ses	différences.	L’Eglise	elle-même	en	a	 fait	un	 long	apprentissage,	 tout	au	
long	des	siècles,	dans	un	mouvement	de	diffusion	à	partir	de	la	culture	juive	du	IInd	siècle	de	
notre	ère,	mise	en	 contact	 avec	 le	monde	gréco-romain	auquel	 elle	 a	 su	 s’inculturer,	 tout	 en	
gardant	 avec	 lui	 une	 distance	 critique.	 Un	 tel	 mouvement	 d’inculturation	 n’a	 jamais	 cessé,	
même	 si	 à	 certaines	 époques	 il	 a	 pu	 céder	 plus	 ou	 moins	 le	 pas	 à	 diverses	 tentatives	
d’universalisation	de	la	culture	occidentale	et	de	ses	modèles.	
La	 communion	 est	 un	 Don	 de	 Dieu	 à	 accueillir	 en	 creusant	 une	 certaine	 disponibilité	 à	 le	
recevoir.	Travailler	à	cette	disponibilité	est	une	tâche	jamais	totalement	accomplie.	Au	sein	de	
l’Eglise	 catholique,	 déjà,	 les	 croyants	 ont	 régulièrement	 à	 emprunter	 le	 chemin	 du	 dialogue,	
autour	de	leurs	pasteurs,	pour	vivre	la	foi	qui	les	anime	et	se	tenir	en	lien	avec	la	société	dans	
laquelle	ils	vivent.		
Rejoignant	les	efforts	en	vue	de	l’unité	des	chrétiens	dans	l’œcuménisme,	l’Eglise	catholique	est	
également	 engagée	 de	 manière	 forte	 dans	 le	 dialogue	 interreligieux,	 lequel	 a	 déjà	 porté	 de	
nombreux	fruits,	même	si	beaucoup	reste	encore	à	faire.	
	
§18	Cet	engagement	irréversible	de	l’Eglise	catholique	dans	le	dialogue	interreligieux	n’est	que	
trop	superficiellement	connu	encore,	tant	dans	ses	fondements	que	dans	sa	visée,	l’un	comme	
l’autre	étant	parfois	compris	de	façon	caricaturale.	Le	dialogue	est	alors	accusé	à	tort	d’inciter	
au	 relativisme	 ou	 au	 syncrétisme,	 ou	 même	 d’occulter	 l’Annonce	 de	 l’Evangile,	 dont	 il	 est	
pourtant	une	facette.	
		
§19	En	réalité,	la	démarche	de	respect,	d’estime,	de	connaissance	et	de	reconnaissance	mutuelle,	
et	 en	premier	 lieu	de	dialogue	sincère	entre	croyants	 en	 laquelle	 s’est	 engagée	 l’Eglise	est	un	
chemin	 de	 rencontre	 original,	 qui	 vient	 apporter	 une	 harmonique	 irremplaçable	 à	 la	
construction	d’un	monde	dans	lequel	il	serait	possible	de	vivre	ensemble	sans	s’exclure.	Il	est	
ainsi	 le	 témoignage	 essentiel	 d’une	 articulation	 des	 différences	 qui	 ne	 renonce	 pas	 aux	
spécificités	mais	 tout	 au	 contraire,	 choisit	 de	 les	 approfondir	 au	 contact	 de	 l’autre,	 l’invitant	
ainsi	à	faire	de	même.14	
	
	

																																																								
11	Gen,	I,		
12	Gen,	I,	Adam	reconnaît	Eve	comme	autre,	et	la	perçoit	néanmoins	comme	semblable	à	lui	:	«	Voici	l’os	de	mes	os	
et	la	chair	de	ma	chair.	»	
13	Saint	Paul,	Epître	aux	Galates,	3,	28.	(Traduction	TOB)	
14	«	L’Église	 catholique	 (…)	 exhorte	 donc	 ses	 fils	 pour	 que,	 avec	 prudence	 et	 charité,	 par	 le	 dialogue	 et	 par	 la	
collaboration	 avec	 les	 adeptes	 d’autres	 religions,	 et	 tout	 en	 témoignant	 de	 la	 foi	 et	 de	 la	 vie	 chrétiennes,	 ils	
reconnaissent,	préservent	et	fassent	progresser	les	valeurs	spirituelles,	morales	et	socio-culturelles	qui	se	trouvent	en	
eux.	»	(Concile	Vatican	II,	déclaration	Nostra	Aetate,	§2)	
	



	

	 7	

2.2.	Au	service	du	présent	et	de	l’avenir.	
	

«	Le	contexte	social	actuel	appelle	l’école	catholique	à	agir,	en	raison	de	l’apport	spécifique	
qu’elle	peut	offrir.	Il	ne	s’agit	certes	pas	d’une	tâche	facile	;	les	obstacles	qu’elle	rencontre	
vont	 plutôt	 croissant.	 L’école	 catholique	 compte	 une	 présence	 toujours	 plus	 significative	
d’élèves	de	différentes	nationalités	et	appartenances	religieuses	;	dans	de	nombreux	pays,	
la	majorité	des	 élèves	professent	un	autre	 credo	 et	 la	question	de	 la	 rencontre	 entre	 les	
religions	 semble	 ne	 plus	 pouvoir	 être	 esquivée.	 Pour	 éviter	 de	 s’enfermer	 dans	 un	
“identitarisme”	qui	est	à	 lui-même	sa	propre	 fin,	un	projet	éducatif	doit	 tenir	compte	du	
taux	 croissant	 de	 multi-religiosité	 qui	 existe	 dans	 la	 société,	 et	 par	 conséquent	 de	 la	
nécessité	 de	 savoir	 connaître	 et	 communiquer	 avec	 les	 différentes	 croyances	 et	 avec	 les	
non-croyants.	»	(EDIEC,	2013,	§	55)	

	
§20	Dans	ce	contexte	singulier,	il	est	indispensable	de	mettre	en	lumière	les		différentes	voies15	
de	 la	 relation	 à	 l’autre,	 de	 façon	 à	 privilégier	 celles	 qui	 permettront	 -conformément	 à	 la	
doctrine	sociale	de	l’Eglise-	d’assurer	le	développement	de	tout	l’homme	et	de	tout	homme,	en	
travaillant	au	bien	commun	de	l’ensemble	de	l’humanité.	
	
§21	En	effet,	 il	ne	suffit	pas	de	poser	comme	un	simple	état	de	fait	 le	caractère	multi	culturel	
des	sociétés	contemporaines.	Pas	plus	qu’il	n’est	suffisant	de	proclamer	a	priori	les	louanges	de	
la	 diversité	 sans	 mesurer	 aussi	 les	 difficultés	 auxquelles	 elle	 expose,	 particulièrement	
aujourd’hui.	D’autant	 que	dans	 une	 culture	 de	 l’information	 instantanée,	 ce	 sont	 souvent	 les	
éléments	les	plus	dramatiques	qui	sont	exposés	les	premiers.	
	
§22	 Aujourd’hui,	 il	 s’agit	 de	 passer	 d’un	 «	multiculturalisme	 de	 fait	»	 à	 une	 véritable	
«	interculturalité	»	 proposée	 et	 vécue	 comme	 alternative	 à	 la	 séparation	 des	 cultures	 en	
mondes	étanches16,	par	le	moyen	de	la	connaissance,	de	l’échange,	et	du	dialogue	en	vue	d’une	
transformation	positive	et	réciproque.	Ceci	ne	nécessite	pas	de	gommer	les	identités,	mais	tout	
au	contraire,	de	 les	approfondir	pour	 les	 faire	dialoguer	de	 façon	constructive	et	profitable	à	
tous.17	
	
2.3.	Principaux	enjeux	éducatifs	
	

2.3.1.	Eduquer	à	la	recherche	du	bien	commun	par	l’apport	positif	des	cultures18.	
	

§23	Dans	la	situation	pluraliste	actuelle,	la	recherche	du	bien	commun	est	au	centre	des	enjeux	
éducatifs	qui	doivent	être	portés	par	l’Ecole	catholique.	
Comme	 le	 souligne	 le	 Concile	 Vatican	 II,	 l’expérience	 humaine	 est	 toujours	 située	 dans	 une	
culture	déterminée.19		Ce	qui	suppose	d’autant	plus	de	découvrir	et	d’approfondir	les	cultures	
du	monde	que	celles-ci	cohabitent	de	façon	plus	proche,	et	même	se	mélangent.	
	
§24	 Il	 convient	 donc	 de	 développer	 un	 style	 éducatif	qui	 ne	 se	 contente	 pas	 d’effleurer	 les	
cultures	 -y	 compris	 celle	 de	 la	 France-	 de	 façon	 superficielle.	 Il	 s’agit	 de	 permettre	 une	
découverte	réellement	ouverte	des	cultures,	caractérisée	surtout	par	leur	contribution	au	bien	
commun,	 sans	 les	 réduire	 à	 	 quelques	 aspects	 polémiques	 ou	 caricaturaux.	 Aucune	 culture,	

																																																								
15	EDIEC,	§21	
16	Ibid.	§22	
17	Ibid.	§24-28	
18	Ibid.	§32-33	
19	Concile	Vatican	II,	Constitution	pastorale	Gaudium	et	Spes,	§53.	



	

	 8	

aucune	 tradition,	 aucune	 religion	 ne	 peut	 se	 laisser	 réduire	 à	 ce	 qu’elle	 a	 de	moins	 bon.	 En	
toute	justice,	c’est	ce	qu’elle	a	de	meilleur	qui	la	caractérise.	
Dans	un	parcours	éducatif,	la	connaissance	de	la	diversité	culturelle	est	de	ce	point	de	vue	tout	
aussi	importante	–si	ce	n’est	plus	encore-	que	la	découverte	de	la	biodiversité.		
Ce	travail	peut	aider	à	approfondir	aussi	sa	propre	culture,	tout	en	y	identifiant	des	limites	ou	
des	 questions,	 afin	 de	 discerner	 tout	 ce	 qui	 porte	 à	 un	 surcroît	 d’humanité	 et	 ce	 qui	 peut	
conduire	à	un	risque	de	deshumanisation.	Cette	approche	 facilite	donc	 le	«	développement	de	
l’autoréflexivité	et	de	l’autocritique	».	(EDIEC	§67)		
	

2.3.2.	Eduquer		à		la	complexité	
	

§25	La	notion	de	culture	est	plus	vaste	que	celle	de	religion,	les	deux	entretenant	des	rapports	
complexes.	Le	champ	de	l’interculturel	est	donc	plus	large	que	de	l’interreligieux.	Toutefois,	il	
convient	 aussi	 de	 distinguer	 l’un	 de	 l’autre,	 tant	 il	 peut	 y	 avoir	 d’écart	 entre	 une	 religion	
pratiquée	dans	telle	ou	telle	autre	aire	géographique.	Sans	verser	dans	les	stéréotypes	ou	les	
représentations	 seulement	 folkloriques	 (Cf.	 §7),	 on	 peut	 dire	 que	 le	 christianisme	 se	 vit	 de	
façon	différente	dans	le	contexte	de	la	vieille	Europe,	ou	dans	celui	de	l’Amérique	latine,	celle	
du	vaste	continent	africain,	du	monde	asiatique,	ou	de	l’Orient	chrétien.	L’islam	présente	aussi	
des	visages	différents	selon	qu’il	est	vécu	en	Asie,	au	Moyen-Orient	ou	en	Afrique.	Il	en	va	de	
même	pour	le	judaïsme	vécu	en	Europe	de	l’Est	ou	en	Afrique	du	Nord	et	pour	la	quasi-totalité	
des	traditions	religieuses.		
	
§26	 Toutes	 ces	 religions	 et	 bien	 d’autres,	 connaissent	 également	 des	 subdivisions	 qui	 leurs	
sont	 propres,	 et	 qui	 cohabitent	 aussi	 avec	 différentes	 formes	 d’indifférence	 religieuse,	
d’agnosticisme	 ou	 d’athéisme,	 qui	 peuvent	 elles-mêmes	 se	 situer	 vis-à-vis	 d’un	 paysage	
religieux	donné,	ou	d’une	culture	de	référence.		
	
§27	Permettre	l’accès	à	une	telle	complexité	sans	 	simplification	ni	réduction	pour	pouvoir	s’y	
situer,	y	grandir,	 s’y	 construire,	et	entrer	en	relation	avec	d’autres	dans	ce	contexte	suppose	
une	prise	en	compte	éducative	spécifique.		
Il	 est	 «	de	 la	 responsabilité	de	 l’Ecole	d’offrir	 les	outils	qui	permettront	aux	 jeunes	en	 situation	
d’interaction	avec	des	cultures	différentes,	de	les	comprendre	et	de	les	mettre	en	relation	avec	la	
sienne	».	(EDIEC	§50)	
	
§28	La	transmission	de	connaissances	pour	la	construction	d’une	culture	s’inscrit		dans	le	socle	
commun	des	connaissances,	compétences	et	de	culture,	élaboré	dans	le	cadre	de	notre	nation.	
Mais	 toute	 culture	 procède	 de	 rencontres	 diverses	 et	 d’apports	 extérieurs	 	 nombreux.	 	 Un	
système	 éducatif	 ouvert	 sur	 l’Europe	 et	 sur	 le	 monde	 ne	 peut	 que	 sensibiliser	 à	 la	 riche	
multiplicité	des	cultures,	pour	initier	à	«	l’ouverture	critique	et	raisonnée	à	la	mondialité	et	à	
ses	 multiples	 interdépendances.	»	 (EDIEC	 §63).	 	 Cet	 enjeu	 traverse	 le	 domaine	 5	 du	 socle	
commun20,	la		représentation	du	monde	et	de	l’activité	humaine	qui		«		initie	à	la	diversité	des	
expériences	 humaines	 et	 des	 formes	 qu'elles	 prennent	:	 les	 découvertes	 scientifiques	 et	
techniques,	 les	diverses	cultures,	 les	systèmes	de	pensée	et	de	conviction,	 l'art	et	 les	œuvres,	
les	 représentations	 par	 lesquelles	 les	 femmes	 et	 les	 hommes	 tentent	 de	 comprendre	 la	
condition	humaine	et	le	monde	dans	lequel	ils	vivent..»  
 
 
 

																																																								
20	Décret	2015-372	du	31/03/2015.	



	

	 9	

2.3.3.	Eduquer	au	dialogue	par	le	dialogue21.	
	
§29	 Seul	 le	 dialogue	 peut	 permettre,	 tout	 en	 repérant	 des	 divergences	 qui	 subsisteront,	 	 de	
discerner	les	convergences	permettant	de	donner	des	fondements	communs	et	des	visées	à	un	
même	projet	social	partagé.	C’est	là	une	tâche	à	laquelle	les	chrétiens	ne	peuvent	se	soustraire.	
«	La	recherche	de	ce	 langage	éthique	commun	concerne	tous	 les	hommes.	Pour	 les	chrétiens,	
elle	s’accorde	mystérieusement	à	l’œuvre	du	Verbe	de	Dieu.	
(…)	Au-delà	de	la	simple	recherche	de	connaissances	sur	l’autre,	il	s’agit	de	former	«	au	respect	
des	valeurs	des	cultures	et	 religions	»	pour	 favoriser	«	la	 construction	d’un	horizon	commun	
d’appartenance	à	une	même	humanité	»	(EDIEC	§63).	
Le	 dialogue	 conduit	 à	 la	 connaissance	mutuelle	 et	 requiert	 une	 bienveillance	 réciproque.	 En	
revanche,	 il	 ne	 vise	 pas	 à	 un	 unanimisme	 superficiel,	 ou	 à	 des	 consensus	 trop	 rapidement	
obtenus.	 Le	 dialogue	 comprend	 légitimement	 la	 confrontation	 et	 peut	 ne	 pas	 mener	 à	 un	
accord	des	idées,	sans	pour	autant	entraîner	un	affrontement	entre	les	personnes.		

	
§30	Un	style	éducatif		marqué	par	le	souci	du	dialogue	se	préoccupe	de	prendre	en	compte	le	
dialogue	 des	 savoirs,	 mettant	 en	 relation	 diverses	 rationalités	 (scientifique,	 esthétique,	
philosophique,	etc…)	qui	donnent	accès	ensemble	à	une	vision	globale	du	monde.		
	Loin	de	relativiser	les	savoirs,	la	transversalité	suppose	au	contraire	de	les	approfondir	en	les	
mettant	en	contact	étroit	les	uns	avec	les	autres.	Aucune	discipline	n’est	«	une	île	habité	par	un	
savoir	distinct	et	clos	»	(EDIEC	§	67).	
	
§31	 «	La	 religion	 peut	 être	 conçue	 comme	 représentant	 la	 dimension	 transcendante	 de	 la	
culture	et,	en	un	certain	sens,	son	âme	»	(EDIEC	§7).	Cette	dimension	religieuse	de	la	culture	se	
manifeste	par	des	 tentatives	de	 réponses	aux	grandes	questions	existentielles22	communes	à	
l’humanité,	de	sorte	qu’un	dialogue	interculturel	authentique	est	également	un	 	dialogue	des	
personnes	s’interrogeant	sur	l’origine,	la	vie,	et	la	destinée	de	l’homme.	Bien-sur,	de	telles	
questions	sont	également	partagées	par	des	personnes	athées	ou	agnostiques.	C’est	 ici	qu’un	
dialogue	 entre	 foi	 et	 raison	 a	 non	 seulement	 toute	 sa	 place,	 mais	 est	 porteur	 d’une	
contribution	unique	et	irremplaçable	au	service	d’une	formation	intégrale	de	la	personne.	
	
§32	 La	 dimension	 spirituelle	 de	 la	 formation23	aide	 chacun	 	 à	 se	 situer	 devant	 les	 questions	
existentielles	majeures.		L’école	catholique	est	une	école,	chargée	de	transmettre	la	culture,	en	
même	 temps	qu’elle	est	une	 institution	d’Eglise	 chargée	d’annoncer	 l’Evangile.	C’est	donc	un	
espace	 privilégié	 pour	 le	dialogue	 entre	 culture	 et	 foi,	 qui	 oblige	 à	 ne	 pas	 séparer	 culture	
scolaire	et	dimension	religieuse	de	toute	culture.	Des	témoins	peuvent	y	exprimer	leur	foi,	dans	
un	 lieu	chargé	de	 former	 les	 intelligences.	Le	dialogue	entre	 les	cultures	et	 les	religions	ainsi	
mené	permet	 d’articuler	 le	 savoir	 et	 le	 croire,	 et	 contribue	 à	 donner	 à	 la	 transmission	de	 la	
culture	un	caractère	évangélique24.	
L’école	catholique	ouverte	à	tous	ne	peut	pour	ce	motif	renoncer	à	la	liberté	de	proposer	la	foi,	
dans	le	respect	de	la	liberté	des	consciences.	Celles	et	ceux	qui	vivent	dans	une	autre	tradition	

																																																								
21	EDIEC,	Conclusion.	
22	Vatican	 II,	 Nostra	 Aetate,	 Préambule	:	 «	Les	 hommes	 attendent	 des	 diverses	 religions	 la	 réponse	 aux	 énigmes	
cachées	de	la	condition	humaine,	qui,	hier	comme	aujourd’hui,	agitent	profondément	le	cœur	humain	:	Qu’est-ce	que	
l’homme?	Quel	est	le	sens	et	le	but	de	la	vie?	Qu’est-ce	que	le	bien	et	qu’est-ce	que	le	péché?	Quels	sont	l’origine	et	le	
but	 de	 la	 souffrance?	 Quelle	 est	 la	 voie	 pour	 parvenir	 au	 vrai	 bonheur?	 Qu’est-ce	 que	 la	 mort,	 le	 jugement	 et	 la	
rétribution	après	la	mort	?	Qu’est-ce	enfin	que	le	mystère	dernier	et	ineffable	qui	embrasse	notre	existence,	d’où	nous	
tirons	notre	origine	et	vers	lequel	nous	tendons	?	»	
23	EDIEC,	§	62	
24	Ibid,	§	63	



	

	 10	

religieuse	sont	souvent	 reconnaissants	de	 trouver	un	 lieu	où	 la	 référence	à	 la	 transcendance	
peut	s’exprimer.	Se	partage	ainsi	une	vision	de	l’homme	porteur	d’une	dimension	spirituelle.	
	
§33	 Il	 en	 va	 de	même	 avec	 le	dialogue	 des	 habitudes	 culturelles.	 Se	 dire	 face	 à	 l’autre	 et	
écouter	 autrui,	 permet	 également	 de	 se	 connaître	 soi-même	 et	 de	mettre	 en	mot	 de	 fausses	
«	évidences	»	 qui	 seront	 d’autant	 plus	 conscientisées	 qu’on	 aura	 pu	 avoir	 l’occasion	 de	 les	
formuler.	Si	toutes	les	cultures	ont	des	règles	de	savoir	être,	celles-ci	sont	souvent	différentes.	
Mal	comprises,	ou	perçues	de	façon	caricaturales,	elles	peuvent	induire	des	stéréotypes	ou	des	
visions	erronées	d’autrui	que	seul	le	dialogue	permet	de	dépasser.	Un	«	dialogue	des	fidélités	»,	
permet	aux	uns	et	aux	autres	d’exprimer	ce	qui	caractérise	leur	rapport	privilégié	à	tel	ou	tel	
élément	de	leur	propre	culture.	
	
§34	Ainsi,		le	dialogue	porte	en	lui-même	une	dimension	profondément	éducatrice	qui	a	besoin	
d’être	 promue	 et	 redécouverte	 aujourd’hui,	 de	 sorte	 qu’il	 faut	 éduquer	 au	 dialogue	 pour	
pouvoir	éduquer	par	le	dialogue	et	réciproquement.	De	surcroit,	dans	la	Tradition	catholique,	le	
dialogue	 s’enracine	 dans	 l’attitude	 même	 de	 Dieu	 vis-à-vis	 de	 l’humanité	 qui	 d’alliances	 en	
alliances,	propose	aux	hommes	d’entrer	avec	lui	dans	un	dialogue	de	Salut25.	A	son	tour,	celui-
ci	implique	toute	institution	ecclésiale,	comme	le	disait	le	pape	Paul	VI	:	«	l’Eglise	doit	entrer	en	
dialogue	avec	le	monde	dans	lequel	elle	vit.	L’Eglise	se	fait	Parole,	l’Eglise	se	fait	message,	l’Eglise	
se	fait	conversation26	»	
	

«	(…)D’où	 l’importance	 que	 l’école	 sache	 être	 communauté	 de	 formation	 et	
d’enseignement,	où	la	relation	entre	les	personnes	imprime	sa	marque	à	la	relation	entre	
les	disciplines	;	et	où	le	savoir,	vivifié	de	l’intérieur	par	cette	unité	retrouvée	à	la	lumière	de	
l’Évangile	 et	 de	 la	 doctrine	 chrétienne,	 apporte	 son	 indispensable	 contribution	 à	 la	
croissance	intégrale	de	la	personne	et	de	la	société	planétaire	qui	s’annonce.		»	EDIEC	§	80.	
2.3.4.	Eduquer	à	la	relation	et	à	la	paix.	

	
§35	Dans	une	société	qui	n’a	jamais	donné	autant	de	place	à	l’individu,	une	telle	éducation	au	
dialogue	et	par	le	dialogue	 contribue	de	 façon	significative	à	une	 indispensable	éducation	à	la	
relation	 qui	 permet	 de	 se	 décentrer	 de	 soi-même	 pour	 prendre	 autrui	 véritablement	 en	
considération,	dans	une	mise	en	œuvre	complète	de	la	«	formation	intégrale	de	la	personne27	»	
qui	 caractérise	 la	 mission	 de	 l’Ecole	 catholique,	 et	 qui	 intègre	 entre	 autres	 les	 dimensions	
sociale	et	relationnelle.	
	
§36	Le	rapport	à	l’autre	est	toujours	porteur	d’ambiguïtés.	Pour	aider	à	entrer	en	relation	avec	
l’autre,	«	étranger	»,	voire	«	étrange	»,	il	est	important	de	prendre	en	compte	ces	mouvements	
contradictoires	 qui	 peuvent	 affecter	 chacun,	 	 dans	 l’éducation	 affective	 et	 relationnelle.	
Accompagnant	 des	 enfants	 et	 des	 jeunes	 dont	 l’identité	 se	 construit,	 l’éducateur	 doit	 rester	
attentif	à	la	façon	dont	la	relation	à	l’autre	aide	à	grandir,	ou,	au	contraire,	risque	d’oppresser	
ou	d’inhiber.	L’éducation	au	dialogue	par	le	dialogue	s’inscrit	dans	une	dynamique	d’alliance	et	
doit	 se	 garder	 de	 tout	 risque	 d’aliénation.	 L’ouverture	 à	 l’altérité	 ne	 peut	 conduire	 à	 une	
altération	de	sa	propre	identité.	
	
§37	Plusieurs	des	piliers	structurant	l’Enseignement	Moral	et	Civique	facilitent	cette	éducation	
à	 la	 relation.	Le	domaine	«	la	 sensibilité	:	 soi	et	 les	autres	»	 se	donne	pour	objet	de	 former	à	

																																																								
25	Concile	Vatican	 II,	 constitution	 	Dei	Verbum,	§	2	:	 «	Le	Dieu	invisible	s’adresse	aux	hommes	en	son	surabondant	
amour	comme	à	des	amis,	il	s’entretient	avec	eux	pour	les	inviter	et	les	admettre	à	partager	sa	propre	vie	»			
26	Paul	VI,	encyclique	«	Ecclesiam	Suam,	1964,	§67.	Cf.	aussi	EDIEC	§29.	
27	Cf.	§	47.	



	

	 11	

l’expression	 respectueuse	 d’autrui	 et	 à	 l’écoute.	 Le	 domaine	 «	le	 jugement	:	 penser	 par	 soi-
même	 et	 avec	 les	 autres	»		 	vise	 à	 «	développer	 les	 aptitudes	 à	 la	 réflexion	 critique	 :	 en	
recherchant	 les	 critères	 de	 validité	 des	 jugements	moraux	 ;	 en	 confrontant	 ses	 jugements	 à	
ceux	 d’autrui	 dans	 une	 discussion	 ou	 un	 débat	 argumenté.	».	 Enfin,	 le	 domaine	 «	agir	
individuellement	 et	 collectivement	»	 appelle,	 au-delà	 des	 appartenances,	 à	 s’engager	
solidairement.	 Il	 s’agit	 bien	 là	 d’une	 «	éducation	 à	 la	 participation	 et	 à	 la	 responsabilité.	»	
(EDIEC	§63).	
	
§38	L’éducation	à	 la	relation	s’ouvre	sur	des	champs	divers:	relations	intergénérationnelles	(y	
compris	entre	enfants	et	jeunes	d’âges	différents),	relation	entre	garçons	et	filles,	relations	entre	
enseignants	et	élèves,	etc…	qui	supposent	aussi	la	prise	en	compte	non	seulement	de	l’altérité,	
mais	aussi	de	différences	culturelles	et	religieuses	desquelles	elles	sont	souvent	indissociables.	
	
§39	La	dimension	morale	de	la	formation	s’enrichit	grandement	du	dialogue	entre	les	cultures	
et	les	religions.	Dans	une	société	plurielle,	il	n’est	plus	de	consensus	spontané	sur	un	corpus	de	
valeurs	 partagé	 dans	 une	 unique	 tradition.	 L’école	 catholique	 dispose	 bien	 entendu	 d’un	
enseignement	 stable	 pour	 fonder	 son	 projet.	 Mais	 elle	 s’adresse	 à	 tous	 et	 ne	 peut	 chercher	
seulement	à	convaincre.	Elle	doit	d’abord	rejoindre	et	accompagner	chacun.	
	

2.3.5	Passer	du	«	vivre	ensemble	»	au	«	vivre	en	frères28	»	
	

§40	 Accepter	 d’approfondir	 le	 sens	 de	 nos	 différences	 prend	 nécessairement	 appui	 sur	 la	
recherche	et	l’expression	de	ce	que	nous	partageons.	Un	projet	éducatif	enraciné	dans	l’évangile	
ne	 saurait	 se	 contenter	 d’une	 forme	 passive	 de	 coexistence	 	 prônant	 un	 «	vivre	 ensemble	»	
minimaliste	qui	 se	 satisferait	d’une	vague	«	tolérance	»	de	 l’autre.	C’est	au	«	vivre	en	 frères	»	
que	 l’Ecole	 catholique	 entend	 particulièrement	 contribuer,	 sans	 oublier	 que	 la	 fraternité	 ne	
signifie	 pas	 toujours	 une	 entente	 cordiale	 acquise	 facilement,	 ou	 du	 premier	 coup,	 mais	 la	
ferme	conviction	d’appartenir	à	une	même	et	unique	 famille	humaine.	 Il	 faut	oser	 la	mise	en	
projet	 d’un	 apprentissage	 patient	 de	 la	 diversité,	 assortie	 d’une	 redécouverte	 et	 d’un	
approfondissement	de	la	tradition	chrétienne	pour	laquelle	la	diversité	n’est	pas	un	problème	à	
régler,	mais	une	richesse	à	accueillir,	par	laquelle	se	déploie	en	l’homme,	crée	à	l’image	du	Dieu	
trinitaire,		l’invitation	-la	vocation-	non	seulement	à	la	relation,	mais	à	l’amitié	et	à	l’amour.	
	
§41	La	déclaration	conciliaire	Nostra	Aetate	offre	pour	cela	une	approche	éclairante.	Sans	nier	
ni	sous-estimer	les	différences	entre	les	religions,	elle	choisit	de	regarder	en	priorité	ce	qui	est	
convergent	 voire	 commun,	 et	 de	 s’y	 appuyer	 en	 vue	 d’un	 dialogue	 fécond.	 Car	 si	 l’approche	
«	par	les	différences	»,	peut	sembler	attractive	au	premier	abord,	elle	risque	aussi	dans	certains	
cas	 d’occuper	 tout	 l’espace	 du	 dialogue	 et	 de	 faire	 des	 différences	 des	 murs	 difficilement	
franchissables,	au	détriment	ce	qui	est	pourtant	convergent,	partagé,	ou	commun.	
	
§42	 Or,	 l’école	 est	 par	 essence	 un	 lieu	 de	 partage	 et	 d’enracinement	 du	 commun.	 Valoriser	
celui-ci	 -sans	 pour	 autant	 lui	 faire	 tout	 recouvrir-	 peut	 permettre	 d’aborder	 autrement	 tout	
type	 de	 différence.	 En	 effet,	 c’est	 sur	 la	 conviction	 d’une	 humanité	 commune	 qu’il	 devient	
possible	de	dialoguer.	
	

«	La	dimension	interculturelle	est	familière	à	la	tradition	de	l’école	catholique.	Aujourd’hui	
cependant,	 face	 aux	 défis	 de	 la	 globalisation	 et	 du	 pluralisme	 culturel	 et	 religieux,	 il	
devient	 indispensable	 d’acquérir	 une	 plus	 grande	 conscience	 de	 sa	 signification,	 afin	 de	

																																																								
28	EDIEC,	§	29	;	33	



	

	 12	

mieux	traduire,	par	la	présence,	le	témoignage	et	l’enseignement,	la	caractéristique	qu’elle	
a,	en	tant	que	catholique,	d’être	une	école	ouverte	à	 l’universalité	du	savoir	et,	en	même	
temps,	porteuse	d’une	 spécificité	qui	est	donnée	par	 l’enracinement	dans	 la	 foi	au	Christ	
Maître	et	par	l’appartenance	à	l’Église.		

Rejetant	tout	fondamentalisme,	de	même	que	tout	relativisme	tendant	à	l’uniformisation,	
l’école	catholique	est	appelée	à	progresser	dans	la	correspondance	avec	l’identité	reçue	de	
son	 inspiration	 évangélique,	 et	 elle	 est	 invitée	 également	 à	 parcourir	 les	 sentiers	 de	 la	
rencontre,	 en	 s’éduquant	 et	 en	 éduquant	 au	 dialogue,	 qui	 consiste	 à	 parler	 et	 entrer	 en	
relation	avec	tous	dans	une	attitude	de	respect,	d’estime	et	d’écoute	sincère	;	à	s’exprimer	
avec	authenticité,	sans	dissimuler	ou	diluer	la	vision	propre	afin	de	susciter	un	plus	grand	
consensus	;	à	témoigner,	selon	les	modalités	de	son	type	de	présence,	de	la	cohérence	entre	
les	paroles	et	la	vie.	»	EDIEC,	conclusion		

S’engager	 dans	 un	 tel	 projet	 suppose	 des	 outils	 théoriques	 et	 pratiques,	 qui	 font	 l’objet	 du	
présent	document	et	des	séries	de	fiches	ci-après.	
	

3.		Préconisations.		
	
§43	 Le	 dialogue	 interculturel	 et	 interreligieux	 est	 l’un	 des	 fondements	 du	 climat	 éducatif	
repéré	comme	l’un	des	caractères	constitutifs	de	l’école	catholique.29	La	dimension	du	dialogue		
traverse	 le	projet	 d’éducation,	 soit	 parce	que	 l’ouverture	 à	 tous	de	 l’établissement	 conduit	 à	
l’accueil	de	diverses	cultures	et	religions,	soit,	parce	que	le	projet	d’ouverture	au	monde	exige	
de	préparer	les	enfants	et	les	jeunes	à	une	société	plurielle.	Il	est	donc	important	de	relire	les	
projets	éducatifs	des	établissements	à	partir	de	cette	entrée.	
Cette	 part	 du	 projet	 éducatif,	 notamment	 en	 raison	 de	 la	 dimension	 interreligieuse,	 a	
longtemps	 été	 considérée	 comme	 relevant	 des	 acteurs	 de	 l’animation	 pastorale	 de	
l’établissement.	Aujourd’hui,	 tous	 les	 acteurs	de	 la	 communauté	 éducative	 sont	 concernés	 et	
peuvent	agir	dans	des	champs	divers,	dans	le	respect	de	leur	liberté	de	conscience.	
	
3.1				La	sollicitation	de	tous	les	acteurs	de	la	communauté	éducative.	
	
§44	Le	dialogue,	en	effet	peut	se	vivre,	dans	diverses	dimensions.	Un	texte	du	Secrétariat	pour	
les	 non-chrétiens	 publié	 en	 1984 30 	en	 distingue	 quatre	 formes	 appliqués	 au	 dialogue	
interreligieux,	mais	précieuses	aussi	dans	un	champ	plus	large	:		
	

- Le	dialogue	de	la	vie.	
- Le	dialogue	des	œuvres.		
- Le	dialogue	des	échanges	théologiques.	
- Le	dialogue	de	l’expérience	religieuse.	

Ces	 quatre	 distinctions	 peuvent	 aider	 à	 réfléchir	 et	 à	 actualiser,	 dans	 ce	 champ,	 les	 projets	
d’établissement.		
	

																																																								
29	Concile	 Vatican	 II,	 Déclaration	Gravissimum	Educationis	 sur	 l’éducation	 chrétienne,	 §8	:	 «	Tout	autant	que	 les	
autres	 écoles,	 (l’Ecole	 catholique)	 poursuit	 des	 fins	 culturelles	 et	 la	 formation	 humaine	 des	 jeunes.	 Ce	 qui	 lui	
appartient	en	propre,	c’est	de	créer	pour	la	communauté	scolaire	une	atmosphère	animée	d’un	esprit	évangélique	de	
liberté	et	de	charité	»	
30	«	Dialogue	et	Mission	»,	publié	en	1984.	Ces	quatre	formes	de	dialogue	étant	reprises	dans	«	Dialogue	et	
annonce	»,	publié	le19	mai	1991	sous	la	double	signature	du	Conseil	pontifical	pour	le	dialogue	interreligieux	et	la	
Congrégation	pour	l’évangélisation	des	peuples.	



	

	 13	

	
3.1.1	Le	dialogue	de	la	vie.	

	
§45	 Le	 «	dialogue	 de	 la	 vie	»	 concerne	 la	 vie	 concrète	 dans	 les	 espaces	 publics	 et	 sociaux.	
L’école	 est	 l’un	 d’entre	 eux.	 Le	 projet	 d’établissement	 -articulé	 au	 règlement	 intérieur-	 doit	
permettre	 de	 vivre	 la	 diversité,	 le	 respect	 mutuel,	 l’écoute,	 la	 collaboration,	 la	 solidarité…Il	
s’agit	 de	 fixer	 le	 cadre	 permettant	 de	 vivre	 et	 de	 travailler	 ensemble	 dans	 le	 même	
établissement,	en	cultivant	un	a	priori	de	bienveillance	envers	l’autre	et	sa	culture.		Sans	entrer	
nécessairement	 dans	 un	 échange	 d’idées,	 ce	 «	dialogue	 de	 vie	»	 est,	 comme	 «	un	 témoignage	
silencieux	»31	indispensable	 pour	 créer	 un	 sain	 climat	 éducatif.	 	 Enseignants	 et	 éducateurs	
doivent	donc	s’interroger	pour	évaluer	et	relire	ce	qui	se	joue	en	classe,	et	dans	tous	les	lieux	
de	vie	de	l’établissement.			
	
§46	L’école	catholique	doit	aussi	se	montrer	particulièrement	attentive	à	l’accueil	des	familles.	
Il	 est	 indispensable	que	 les	parents	puissent	 se	 sentir	 reconnus	dans	 leur	 identité	propre.	 Il	
faut	en	même	temps,	si	nécessaire,		les	aider	aussi	à	mieux	percevoir	et	s’approprier	les	valeurs	
communes	 que	 l’école	 se	 doit	 de	 transmettre.	 Si	 l’un	 et	 l’autre	 ne	 s’opposent	 pas,	 leur	
articulation	doit	cependant	faire	l’objet	d’une	recherche	et	d’un	ajustement	constants.	Si	l’islam	
identitaire	 vient	 complexifier	 ces	 questions	 aujourd’hui,	 celles-ci	 existaient	 bien	 avant,	 et	
continuent	à	exister	même	en	dehors	de	tout	revendication	d’ordre	religieux.	
	

3.1.2	Le	dialogue	des	œuvres.	
	

§47	Le	«	dialogue	des	œuvres	»	touche	à	l’engagement	quotidien	dans	des	tâches	concrètes.	A	
l’école,	 il	 s’agit	 bien	 entendu	 d’une	 facette	 importante	 du	 développement	 intégral	 de	 la	
personne,	 à	 former	 dans	 toutes	 ses	 dimensions	 intellectuelle,	 physique,	 affective,	 moral	 et	
spirituel.	 Une	 communauté	 éducative	 accueille,	 non	 seulement	 parmi	 les	 jeunes,	 mais	 aussi	
parmi	 les	 adultes	 de	 la	 communauté	 professionnelle,	 des	 personnes	 très	 diverses.	 Comment	
alors	 se	 donner	 des	 repères	 communs,	 au-delà	 des	 différences,	 pour	 participer	 à	 un	 projet	
d’éducation	 cohérent.	 Il	 est	 indispensable	 de	 se	 redire	 sans	 cesse	 que	 la	 cohésion	 d’une	
communauté	éducative	ne	 tient	pas	à	 la	 similitude	de	ses	membres,	mais	à	 leur	engagement	
solidaire	dans	une	tâche	partagée.		
	

3.1.3	Le	dialogue	des	échanges	théologiques.		
	

§48	 	Le	«	dialogue	des	 échanges	 théologiques	»	concerne	en	premier	 lieux	des	spécialistes	
ou	de	bons	connaisseurs	de	leur	propre	tradition	religieuse.		De	ce	point	de	vue,	il	peut	sembler	
ne	 pas	 relever	 immédiatement	 de	 la	 compétence	 de	 l’école,	 tant	 il	 est	 vrai	 que	 les	 jeunes	 et	
adultes	 qui	 y	 vivent	 peuvent	 n’avoir	 que	 des	 connaissances	 très	 approximatives	 sur	 leur	
propre	religion	s’ils	en	ont	une.	Mais,	par	analogie,	il	peut	rappeler	la	nécessité	pour	les	acteurs	
de	 la	 communauté	 de	 se	 former	 à	 une	meilleure	 connaissance	 des	 cultures	 et	 des	 religions,	
pour	entrer	dans	l’échange	et	le	débat.	La	méconnaissance	et	l’ignorance	des	usages	divers,	des	
habitudes	 culturelles,	 des	 pratiques	 cultuelles	 ou	 rituelles,	 des	 conceptions	 du	monde	 et	 de	
l’homme	 conduisent	 trop	 souvent	 à	 des	 malentendus,	 des	 incompréhensions	 qui	 génèrent	
discriminations	et	violences.	Si	le	«	dialogue	de	la	vie	»	relève	de	l’implicite	du	«	climat	»	d’un	
établissement,	cette	entrée	dans	le	dialogue	des	doctrines	ou	des	rationalités	religieuses	exige	
des	temps	et	des	lieux	spécifiques	de	formation,	ainsi		que	des	modalités	précises	qui	ont	toute	
leur	 place	 dans	 l’école.	 Cette	 démarche	 gagne	 en	 pertinence	 si	 elle	 associe	 enseignants,	

																																																								
31	Paul	VI,	Exhortation	apostolique	Evangelii	Nuntiandi,	8	Décembre	1975,	§	21.	



	

	 14	

éducateurs	et	animateurs	pastoraux.	Il	y	a	là	des	perspectives	nombreuses	pour	l’heure	de	vie	
de	classe,	les	débats	qui	peuvent	s’organiser	dans	le	cadre	de	l’Enseignement	Moral	et	Civique,	
dans	 les	 foyers	 d’élèves,	 à	 l’occasion	 de	 temps	 forts…	 Mais	 cette	 dimension	 peut	 aussi	 se	
travailler	dans	le	cadre	des	TPE	ou	des	EPI.		
Par	ailleurs,	 	cette	forme	spécifique	de	dialogue	vient	rappeler	à	l’Ecole	catholique	sa	mission	
de	 former	 aussi	 -autrement	 que	 sous	 un	 mode	 catéchétique	 ou	 «	pastoral	»-	 à	 une	 juste	
connaissance	 de	 la	 doctrine	 catholique	 et	 de	 la	 vison	 de	 l’homme	 qui	 la	 sous-tend.	 Cet	
«	enseignement	scolaire	de	la	religion	catholique32	»	peut	être	profitable	à	tous,	et	favoriser	le	
dialogue.		
Enfin,	il	est	nécessaire	de	former	aussi	les	jeunes	chrétiens	à	pouvoir	rendre	compte	de	leur	foi	
avec	 justesse,	 particulièrement	 dans	 le	 cadre	 d’objections	 que	 peuvent	 leur	 fournir	 leurs	
camarades	non-chrétiens.	
	

3.1.4	Le	dialogue	de	l’expérience	religieuse.	
	

§49		Le	«	dialogue	de	l’expérience	religieuse	»	touche,	au-delà	de	l’approche	notionnelle	des	
diverses	traditions,	à	un	partage	possible	des	attitudes	et	recherches	spirituelles.	L’invitation	
des	 papes	 Saint	 Jean	 	 Paul	 II	 et	 Benoît	 XVI	 aux	 représentants	 de	 toutes	 de	 religions	 de	 se	
retrouver,	 à	 Assise,	 afin	 de	 prier,	 chacun	 dans	 sa	 tradition,	 	 pour	 la	 paix,	 	 en	 est	 l’exemple	
emblématique.	 Dans	 un	 monde	 profondément	 divisé,	 où	 le	 religieux	 est	 dramatiquement	
instrumentalisé,	 il	 est	 profondément	 éducatif	 de	 vivre	 des	 expériences	 où	 les	 diverses	
traditions,	sans	risque	de	syncrétisme,	s’unissent	pour	une	même	cause.	 Il	est	 important	que	
les	 chrétiens	 des	 établissements	 puissent	 se	 rassembler	 pour	 des	 temps	 de	 prière	 et	 de	
célébration,	 afin	de	 ressourcer	 leur	 action	dans	 l’établissement.	 	Mais	 	 il	 est	 aussi	 important	
que	toute	la	communauté	puisse	partager	des	temps	forts,	qui	pourront	donner	une	dimension	
symbolique	à	 l’appartenance	à	une	même	 institution,	 l’engagement	pour	un	même	projet.	La	
vie	 de	 l’établissement,	 des	 faits	 liés	 à	 l’actualité	 sont	 aussi	 l’occasion	 de	 se	 rassembler	 pour	
donner	 collectivement	 sens	 à	 des	 événements,	 mettre	 en	 commun	 les	 mêmes	 aspirations	
humaines.	Ces	diverses	rencontres	rejoignent	la	dimension	spirituelle	de	toute	vie	humaine.		
	
§50	Concernant	la	mise	en	œuvre	d’éventuelles	«	célébrations	interreligieuses	»,	il	conviendra	
de	procéder	avec	discernement,	à	l’image	de	la	distinction	faite	par	St	Jean-Paul	II	à	Assise	en	
1986	 lors	du	premier	 rassemblement	de	 responsables	des	diverses	 religions,	 et	dont	 il	 avait	
pris	l’initiative	:	«	Nous	sommes	réunis	non	pas	pour	prier	ensemble,	mais	ensemble	pour	prier	».	
Le	 cas	 échéant,	 il	 est	 souhaitable	 de	 préparer	 ces	 célébrations	 avec	 l’aide	 des	 services	
diocésains	mentionnés	ci-après.	

																																																								
32	EDIEC,	 §	 74	:	 «	Il	 convient	 en	 outre	 de	 remarquer	 que	 l’enseignement	 scolaire	 de	 la	 religion	 catholique	 a	 une	
finalité	spécifique	par	rapport	à	la	catéchèse.	Cette	dernière,	en	effet,	favorise	l’adhésion	personnelle	au	Christ	et	la	
maturation	 de	 la	 vie	 chrétienne.	 L’enseignement	 scolaire,	 par	 contre,	 transmet	 aux	 élèves	 des	 connaissances	
concernant	 l’identité	 du	 christianisme	 et	 de	 la	 vie	 chrétienne.	 Il	 a	 ainsi	 pour	 but	 «	 d’élargir	 les	 horizons	 de	 notre	
rationalité,	de	l’ouvrir	à	nouveau	aux	grandes	questions	du	vrai	et	du	bien,	de	conjuguer	entre	elles	la	théologie,	 la	
philosophie	 et	 les	 sciences,	 dans	 le	 plein	 respect	 de	 leurs	 propres	méthodes	 et	 de	 leur	 autonomie	 réciproque,	mais	
également	en	ayant	conscience	de	l’unité	intrinsèque	qui	les	relie.	En	effet,	la	dimension	religieuse	est	intrinsèque	au	
fait	culturel,	elle	concourt	à	la	formation	globale	de	la	personne	et	permet	de	transformer	la	connaissance	en	sagesse	
de	 vie	 ».	 Par	 conséquent,	 avec	 l’enseignement	 de	 la	 religion	 catholique	 «	 l’école	 et	 la	 société	 s’enrichissent	 de	
véritables	laboratoires	de	culture	et	d’humanité,	dans	lesquels,	en	déchiffrant	l’apport	significatif	du	christianisme,	on	
permet	 à	 la	 personne	 de	 découvrir	 le	 bien	 et	 de	 croître	 dans	 la	 responsabilité,	 de	 rechercher	 la	 confrontation	 et	
d’affiner	 le	 sens	critique,	de	puiser	aux	dons	du	passé	pour	mieux	comprendre	 le	présent	et	 se	projeter	de	manière	
consciente	dans	l’avenir.	»	

	



	

	 15	

	
§51	 Il	 est	 également	 nécessaire	 de	 faire	 preuve	de	discernement	 lorsqu’il	 est	 question	de	 la	
participation	 de	 non-chrétiens	 aux	 célébrations	 chrétiennes.	 S’ils	 y	 sont	 les	 bienvenus,	 leur	
présence	ne	 saurait	 les	mettre	 en	 situation	d’y	participer	d’une	 façon	qui	 soit	 contradictoire	
soit	avec	leur	foi,	soit	avec	la	foi	chrétienne.	Autrement	dit,	on	veillera	à	ce	que	rien	ne	puisse	
induire	dans	une	célébration	chrétienne,	un	sentiment	de	syncrétisme	ou	de	relativisme.	Une	
telle	 prudence	 n’est	 pas	 un	 signe	 de	 timidité,	 mais	 au	 contraire,	 de	 respect	 et	 de	 véritable	
promotion	du	dialogue	interreligieux.	
	
3.2 					La	place	de	la	formation	

	
§52	 Les	 mutations	 contemporaines	 soulignent	 qu’il	 n’est	 plus	 possible	 de	 développer	 une	
culture	 scolaire	 qui	 ne	 fasse	 pas	 place	 à	 la	 dimension	 religieuse.	 C’est	 là	 une	 redoutable	
question	pour	 la	 formation	de	 tous	puisque	de	 l’école	à	 l’université,	 les	programmes	 laissent	
peu	de	place	ou	excluent	 toute	approche	des	religions.	Cette	histoire,	propre	à	 la	France,	 fait	
que	«	la	prise	en	compte	du	fait	religieux	»	dans	toutes	les	disciplines	suggérée	par	le	rapport	
Debray	 n’a	 que	 peu	 d’effets	 sur	 le	 terrain.	 Et	 les	 éducateurs	 peuvent	 être	 bien	 déconcertés	
lorsque	des	tensions	surgissent	dans	un	établissement,	en	raison	d’appartenances	religieuses	
diverses.	
	
§53	 Il	 importe	 donc	 que	 la	 formation	 des	maîtres	 et	 des	 personnels	 de	 droit	 privé	 donnent	
place	 à	 ces	 questions.	 L’histoire	 récente	montre	 que	 les	 sessions	 spécialement	 dédiées	 à	 ce	
domaine	-dans	le	cadre,	notamment,	de	la	mission	«	humanisme	et	citoyenneté	»	à	Formiris-	en	
dépit	de	leur	qualité	avérée,	n’ont	pas	touché	un	large	public.	Il	est	donc	fondamental	de	ne	pas	
isoler	ce	champ	des	autres	domaines	de	formation.	Il	faut	intégrer	la	dimension	religieuse	de	la	
culture	à	l’ensemble	des	formations	disciplinaires	destinées	aux	enseignants.	La	formation	à	la	
mise	en	œuvre	du	programme	d’enseignement	moral	et	civique	est,	en	de	domaine,	une	belle	
opportunité.	 La	 formation	 à	 l’interdisciplinarité	 (TPE,	 EPI,	 parcours)	 donne	 aussi	 l’occasion	
d’investir	le	champ	de	l’interculturel	et	de	l’interreligieux.	Les	chefs	d’établissement	prendront	
en	compte	cette	préoccupation	majeure	dans	le	plan	de	formation	de	leur	établissement.	Il	est	
utile	 de	 le	 redire	:	 cela	 suppose	 un	 travail	 conséquent,	 mais	 aujourd’hui	 indispensable	 à	
prendre	compte	tant	dans	 la	 formation	initiale	que	continue	des	enseignants,	des	cadres,	des	
acteurs	pastoraux,	et	de	tous	les	personnels	de	l’Enseignement	catholique.	
	
3.3 Développement	des	liens	avec	les	services	compétents	de	l’Eglise.	

	
§54	Dans	la	dynamique	des	textes	conciliaires,	l’Eglise	de	France	a	développé,	dans	ses	services	
nationaux,	 	 un	 service	 des	 relations	 avec	 le	 judaïsme,	 un	 service	 des	 relations	 avec	 les	
musulmans.	 Les	 églises	 diocésaines	 disposent	 généralement	 de	 services	 comparables,	 et	
parfois	 aussi	 d’un	 service	 pour	 le	 dialogue	 interreligieux	 en	 général,	 voire	 un	 service	 de	
dialogue	avec	l’incroyance	et	l’agnosticisme.	Ces	instances	peuvent	aider	à	réfléchir	aux	enjeux	
éducatifs	du	dialogue	entre	les	religions,	et	aider	à	construire	des	expériences	de	rencontre	et	
d’échanges.	Lorsque	ces	structures	existent	au	plan	diocésain	il	est	indispensable	que	les	DDEC	
promeuvent	et	facilitent	le	liens	entre	ces	services	et	les	établissements	scolaires.		
	
§55	 Pour	 le	 dialogue	 interculturel,	 les	 services	 attachés	 à	 la	 mission	 universelle	 de	 l’Eglise	
disposent	 de	 nombreuses	 ressources	 pour	 des	 éducateurs.	 Et,	 dans	 le	 contexte	 actuel,	 les	
services	responsables	de	la	pastorale	des	migrants	construisent	aussi	de	précieux	outils	pour	
mieux	accueillir	 grâce	à	une	meilleure	 connaissance	des	 cultures	d’origine.	Ainsi,	 le	dialogue	



	

	 16	

interculturel	et	 interreligieux	s’inscrivent-ils	dans	la	pastorale	que	l’Eglise	universelle	met	en	
œuvre	à	l’aide	de	nombreux	acteurs.	
On	 pourra	 également	 s’appuyer	 avec	 profit	 sur	 les	 associations	œuvrant	 à	 la	 promotion	 du	
dialogue	 interreligieux,	 particulièrement	 celles	 qui	 sont	 reconnues	 dans	 les	 diocèses,	
congrégations	 enseignantes,	 ou	 –comme	 l’association	 Coexister-	 reconnues	 dans	
l’Enseignement	catholique.	
	
§56	Promouvoir	toutes	les	formes	de	dialogue,	éduquer	par	le	dialogue	et	au	dialogue,	voilà	qui	
peut	 susciter	 bien	 des	 appréhensions,	 des	 incompréhensions	 et	 des	 peurs.	 Aussi	 est-il	
nécessaire	 d’être	 à	 l’écoute	 de	 tous,	 et	 de	 travailler	 au	 dialogue	 de	 façon	 résolue,	mais	 avec	
douceur	 et	 patience.	 	 Face	 à	 l’ampleur	 de	 la	 tâche,	 la	 logique	 des	 petits	 pas	 peut-être	
fructueuse,	si	tant	est	que	l’on	ne	s’en	contente	pas	et	qu’elle	s’inscrive	dans	un	projet	à	court,	
moyen,	et	long	terme.	Cela	suppose	une	prise	en	compte	spécifique	dans	le	projet	éducatif	de	
chaque	 établissement,	 ou	 dans	 le	 projet	 d’établissement	 lorsque	 plusieurs	 établissements	
vivent	d’un	même	projet	éducatif	diocésain	ou	congréganiste.	

	
Conclusion.	

	
Dans	un	contexte	où	la	pression	sur	l’école	est	sans	cesse	accentuée,	où	de	nombreuses	réformes	se	
font	 jour,	 un	 texte	 sur	 le	 dialogue	 interculturel	 et	 interreligieux	 peut	 donner	 l’impression	 de	
charger	inutilement	la	barque.	Mais	ce	texte	n’appelle	pas	à	une	tâche	de	plus.	Il	 invite	plutôt	à	
donner	sens,	par	cette	éducation	au	dialogue,	aux	missions	primordiales	de	l’école.	Le	dialogue	est	
au	 cœur	 de	 la	 transmission	 de	 la	 culture,	 des	 cultures	 qui	 se	 sont	 toutes	 constituées	 par	 de	
multiples	 échanges	 et	 qui	 vivent	 aujourd’hui	 une	 interaction	 croissante.	 Il	 est	 au	 cœur	 de	 la	
formation	morale	dont	 l’enjeu	est	bien	de	 faire	advenir	 la	 liberté	du	 sujet,	dans	 la	construction	
d’une	 identité	 nécessairement	 nourrie	 de	 la	 relation.	 L’enjeu	 de	 cette	 formation	 est	 aussi	 de	
continuer	 de	 s’appuyer	 sur	 des	 repères	 partagés,	 au-delà	 des	 légitimes	 diversités	 culturelles	 et	
religieuses.		
	
L’école	 catholique,	 ouverte	 à	 tous,	 et	 située	 dans	 la	 société	 de	 son	 temps,	 a	 le	 devoir,	 pour	
préparer	les	enfants	et	les	jeunes	à	s’insérer	dans	les	réalités	plurielles	du	monde	d’aujourd’hui,	de	
cultiver	l’art	de	la	rencontre.		
	
L’école	 catholique,	 enfin,	 fidèle	 à	 l’enseignement	 de	 l’Eglise,	 est	 invitée	 à	 proposer	 la	 foi,	 en	
articulant	dialogue	et	annonce.	Elle	n’a	pas	à	redouter	des	rencontres	et	des	échanges,	qui	 loin	
d’affaiblir	son	projet	spécifique,	l’obligent,	au	contraire,	à	en	approfondir	les	fondements	pour	en	
rendre	compte	à	celles	et	ceux	qui	ne	les	connaissent	pas.			
			
	

«	A	ceci	tous	reconnaîtront	que	vous	êtes	mes	disciples	:		
si	vous	avez	de	l’amour	les	uns	pour	les	autres.	»	

Evangile	selon	St	Jean,		13,	35.	


